
MEMÓRIA E IDENTIDADE TERRITORIAL E OS DESAFIOS DAS MULHERES DA
COMUNIDADE QUILOMBOLA MALHADINHA EM BREJINHO DE NAZARÉ - TO

Jovina dos Reis Neto

Suzanne Paranhos Matos
matosarq@yahoo.com.br

Elizeu Ribeiro Lira
liraelizeu@mail.uft.edu.br

RESUMO

Este trabalho tem como objetivo analisar a atuação das mulheres da Comunidade Quilombola
Malhadinha (localizada no município de Brejinho de Nazaré, TO), a partir da valorização da
memória e de sua relação com a construção da identidade territorial e cultural local. A pesqui-
sa foi fundamentada em uma abordagem qualitativa, com ênfase na observação participante,
entrevistas semiestruturadas e pesquisa bibliográfica. A análise evidenciou que as mulheres
exercem papel central na transmissão de saberes ancestrais, práticas culturais, e valores comu-
nitários, assumindo funções que transcendem o ambiente doméstico e se estendem à organi-
zação social, religiosa e produtiva da comunidade. Apesar das múltiplas contribuições, elas
ainda enfrentam desafios estruturais relacionados à invisibilidade, à sobrecarga de trabalho e à
carência de políticas públicas. A investigação também reforça a importância da memória como
instrumento de resistência, uso do território e continuidade idenitária das comunidades quilom-
bolas.

Palavras-chave: Memória. Identidade territorial. Mulheres quilombolas. Comunidade tradi-
cional. Cultura.

ABSTRACT

This study aims to analyze the role of women in the Quilombola Community of Malhadinha,
located in the municipality of Brejinho de Nazaré, state of Tocantins, based on the appreciation
of memory and its relationship with the construction of territorial and cultural identity. The
research is grounded in a qualitative approach, emphasizing participant observation, semi-
structured interviews, and bibliographic research. The analysis revealed that women play a
central role in transmitting ancestral knowledge, cultural practices, and community values,
assuming functions that go beyond the domestic environment and extend to the social, religi-
ous, and productive organization of the community. Despite their multiple contributions, they
still face structural challenges related to invisibility, work overload, and the lack of public po-
licies. The research also reinforces the importance of memory as an instrument of resistance,
use of territory, and identity continuity of quilombola communities.

mailto:liraelizeu@mail.uft.edu.br


Keywords: Memory. Territorial identity. Quilombola women. Traditional community. Cul-
ture.

1 INTRODUÇÃO
A memória constitui uma das mais significativas formas de transmissão cultural em co-

munidades tradicionais. Ela resguarda valores, saberes, práticas e modos de vida que, muitas
vezes, não estão registrados em documentos formais, mas sobrevivem pela narrativa dos mais
velhos, pelas histórias contadas e recontadas cotidianamente. Nas comunidades quilombolas,
esse patrimônio imaterial assume papel central na preservação da identidade cultural, sendo
uma ferramenta de resistência e continuidade histórica frente às pressões externas e às trans-
formações sociais contemporâneas.

Durante o período colonial brasileiro, milhões de africanos foram capturados e trazidos
para o Brasil como mão de obra escravizada. Ao longo dos séculos, como forma de resistência
à opressão, muitos desses indivíduos fugiram dos engenhos e fazendas e formaram comuni-
dades autônomas em regiões de difícil acesso: os quilombos.

Esses espaços tornaram-se territórios de liberdade, onde as populações negras recons-
truíram formas próprias de organização social, espiritualidade, trabalho e cultura, muitas delas
sustentadas pela oralidade. A luta pela preservação da identidade e da memória coletiva, desde
então, tem sido um traço marcante dessas comunidades.

A Comunidade Quilombola Malhadinha, situada no município de Brejinho de Nazaré,
no estado do Tocantins, é um exemplo emblemático dessa realidade. Com raízes fincadas na
ancestralidade africana e marcada por uma trajetória de resistência, essa comunidade enfrenta
desafios para manter viva a memória de sua origem, suas práticas tradicionais, modos de vida
e valores coletivos.

Um aspecto de destaque nesse contexto é a atuação das mulheres quilombolas, que, ao
longo do tempo, têm desempenhado papel relevante na preservação cultural, na construção
simbólica do território e na formação da identidade comunitária. No entanto, esse protagonis-
mo ainda é invisibilizado por narrativas históricas hegemônicas que silenciam suas vozes e
experiências.

A presente pesquisa propõe refletir sobre o impacto da perca da memória oral na cons-
tituição da identidade cultural da Comunidade Quilombola Malhadinha, com ênfase na parti-



cipação das mulheres e nos desafios que enfrentam em seus cotidianos. Ao considerar a história
de vida, as práticas e os saberes dessas mulheres, busca-se compreender como se dá a trans-
missão de valores culturais e de pertencimento, a partir de uma abordagem interdisciplinar, que
une história, cultura afro-brasileira e perspectiva de gênero.

O problema central que impulsiona esta pesquisa refere-se à invisibilidade da contribui-
ção feminina na construção da identidade cultural quilombola e à ameaça constante de apaga-
mento das memórias orais, que constituem a base da transmissão dos saberes tradicionais da
Comunidade Malhadinha.

Diante das transformações sociais, econômicas e culturais que afetam as comunidades
tradicionais, torna-se essencial compreender como as práticas culturais, os relatos e a partici-
pação das mulheres influenciam a construção simbólica do território e da identidade coletiva,
e de que modo essas narrativas têm sido preservadas ou silenciadas ao longo do tempo.

A ausência de registros escritos sobre as origens e a trajetória da comunidade, associa-
da à desvalorização dos saberes ancestrais, evidencia uma lacuna que precisa ser preenchida
não apenas pela academia, mas também por iniciativas que fortaleçam o reconhecimento do
papel das mulheres negras e quilombolas como guardiãs da história, da cultura e da identidade
local. O texto busca, portanto, contribuir para essa valorização, documentando e analisando as
experiências e os desafios enfrentados por essas mulheres, com vistas à preservação da memó-
ria coletiva e à valorização da diversidade cultural afro-brasileira.

Dessa forma, o objetivo geral é trazer o debate da perca da memória oral e suas refle-
xões negativa na construção da identidade cultural da Comunidade Quilombola Malhadinha,
com ênfase na participação e nos desafios enfrentados pelas mulheres ao longo do tempo. Os
objetivos específicos são investigar como as práticas culturais transmitidas hereditariamente
influenciam na construção da identidade da Comunidade Quilombola Malhadinha; compreen-
der os desafios específicos enfrentados pelas mulheres negras e quilombolas na preservação de
suas raízes culturais; avaliar os riscos enfrentados pela comunidade diante do possível desa-
parecimento cultural com o distanciamento das novas gerações; contribuir para o conhecimen-
to acadêmico sobre práticas culturais afro-brasileiras em contextos quilombolas. Para alcançar
tais objetivos, foi realizado uma abordagem qualitativa, com base em métodos da história oral,
pesquisa etnográfica e análise documental e aplicação de entrevistas semiestruturadas com
moradores da comunidade, especialmente com mulheres, além de observação participante e
grupos focais.

Também foi realizado levantamento bibliográfico e documental, buscando contextuali-
zar historicamente a comunidade e suas práticas culturais. A análise dos dados foi realizado por



meio da identificação de narrativas recorrentes e de elementos simbólicos que contribuam para
a compreensão da construção identitária da comunidade.

A relevância desta pesquisa reside no compromisso com a preservação da memória e
da identidade de uma comunidade tradicional, cuja história é frequentemente negligenciada
nos registros oficiais e nas narrativas acadêmicas. Ao lançar luz sobre as práticas culturais da
Comunidade Quilombola Malhadinha, com ênfase na experiência das mulheres, este trabalho
contribui para o reconhecimento da diversidade cultural brasileira e para o fortalecimento das
vozes historicamente silenciadas. A valorização da oralidade, enquanto ferramenta de resis-
tência e transmissão de saberes, é um passo essencial para a reconstrução de uma memória
coletiva viva, crítica e politicamente ativa.

Além disso, entendemos que pesquisas sobre mulheres quilombolas possui relevância
social ao propor-se como instrumento de empoderamento comunitário e de apoio a compreen-
são de políticas públicas voltadas à proteção do patrimônio territorial imaterial afro-brasileiro.

Compreender os desafios enfrentados pelas mulheres quilombolas na manutenção de
suas tradições, possibilita a construção de estratégias mais eficazes para a valorização de suas
trajetórias, bem como para a inclusão de suas vozes nos processos de decisão que afetam seus
territórios.

2 REFERENCIAL TEÓRICO
2.1 A memória como patrimônio imaterial

A memória constitui um dos principais mecanismos de transmissão e preservação da
cultura em comunidades tradicionais, especialmente naquelas historicamente excluídas dos
meios formais de produção do conhecimento. Por meio da oralidade, conhecimentos, práticas,
valores e experiências coletivas são passados de geração em geração, mantendo viva a iden-
tidade de grupos sociais que, muitas vezes, enfrentam processos sistemáticos de silenciamento.

No caso das comunidades quilombolas, a memória oral representa uma ferramenta es-
sencial na construção do pertencimento e da resistência simbólica frente às tentativas históricas
de apagamento cultural.

A oralidade não se restringe apenas à transmissão de informações, mas atua como um
processo dinâmico de reconstrução e atualização da memória coletiva. Segundo Santos (1996),
a cultura se manifesta por meio de expressões diversas — linguagem, crenças, rituais — e é
constantemente reatualizada pelas práticas sociais. A memória oral, nesse sentido, torna-se um
instrumento por meio do qual as comunidades reconstroem suas narrativas a partir da própria
vivência, criando um território simbólico que fortalece a identidade coletiva.



Fiabani (2005) ressalta que, para as comunidades remanescentes de quilombo, o reco-
nhecimento constitucional do direito à terra e à identidade étnica significou também a legiti-
mação das narrativas construídas pela oralidade. Sem esse reconhecimento, muitos desses gru-
pos permaneceriam relegados à condição de “segmentos sociais étnicos em luta pela terra”,
sem o devido reconhecimento histórico. A valorização da oralidade, portanto, está intrinseca-
mente relacionada à afirmação de direitos e à consolidação de uma identidade cultural quilom-
bola.

Nesse processo, as mulheres têm desempenhado um papel central, especialmente no
que diz respeito à manutenção dos saberes ancestrais. Dealdina (2020) destaca que as mulheres
quilombolas são guardiãs da memória coletiva, transmitindo às novas gerações conhecimentos
sobre religiosidade, culinária, curas tradicionais, formas de trabalho e organização comunitá-
ria. Essa transmissão oral não apenas preserva as tradições, mas ressignifica o papel da mulher
negra na sociedade contemporânea, valorizando sua atuação como protagonista histórica.

Além disso, segundo Pereira, Allegretti e Magalhães (2022), a memória oral feminina
guarda as marcas das lutas e dores compartilhadas, criando redes de sororidade e resistência.
As mulheres quilombolas constroem narrativas que desafiam o apagamento histórico e reivin-
dicam reconhecimento a partir de suas próprias experiências. Ao articular o passado com o
presente, essas narrativas reforçam a continuidade cultural e o senso de pertencimento à co-
munidade.

A memória também é uma dimensão do território simbólico, pois está ligada aos espa-
ços em que a vida comunitária se desenrola. Raffestin (1993) e Milton Santos (2000) argumen-
tam que o território não se resume à materialidade do espaço físico, mas também inclui dimen-
sões simbólicas, afetivas e culturais. A fala, os rituais, os cantos e as histórias fazem parte des-
se território e contribuem para sua significação. Assim, preservar a oralidade significa também
preservar o território quilombola em seu sentido mais amplo.

Pires e Oliveira (2006) reforçam a importância das sociabilidades negras na constitui-
ção dessas memórias orais. Para os autores, a oralidade é um dos elementos estruturantes das
relações sociais nas comunidades negras, funcionando como canal privilegiado de formação
identitária. Nessas comunidades, a fala e a escuta não apenas transmitem informações, mas
constroem laços de solidariedade, redes de apoio e estratégias de resistência frente às desigual-
dades históricas.

Fiabani (2007) destaca que a memória oral, ao dar visibilidade às histórias de vida e às
trajetórias das comunidades quilombolas, permite a ressignificação da história oficial, muitas
vezes construída a partir da ótica dos dominadores. Essa contraposição entre a narrativa oficial



e a memória coletiva é fundamental para a valorização da história dos oprimidos, como propõe
também Reis e Gomes (2000), ao discutirem o papel dos quilombos na história do Brasil. Se-
gundo os autores, os quilombos devem ser compreendidos como espaços de liberdade e pro-
dução de cultura, cujas histórias merecem ser narradas com centralidade.

No caso da Comunidade Quilombola Malhadinha, a memória oral é o fio condutor que
conecta gerações, práticas e símbolos. A ausência de registros escritos formais torna a orali-
dade ainda mais essencial para a preservação da identidade cultural do grupo. Pessoa (1999) já
advertia que as populações camponesas e tradicionais desenvolvem formas próprias de conhe-
cimento e expressão, que muitas vezes escapam aos modelos acadêmicos convencionais. Va-
lorizar essas formas de saber é reconhecer sua legitimidade e seu poder político e cultural.

Em síntese, a memória nas comunidades quilombolas, e especialmente na Malhadinha,
é mais do que um recurso comunicativo: é um patrimônio imaterial essencial para a preserva-
ção da identidade, da cultura e da história. Ao ser incorporada como elemento central nesta
pesquisa, a oralidade permite resgatar vozes silenciadas, reconhecer trajetórias invisibilizadas
e fortalecer os vínculos entre passado, presente e futuro.

2.2 Identidade cultural e território nas comunidades quilombolas

A identidade cultural é constituída por processos históricos, sociais e simbólicos que ar-
ticulam memória, território e pertencimento. No contexto das comunidades quilombolas, essa
identidade é continuamente reconstruída a partir das experiências coletivas de resistência, dos
saberes tradicionais e da vivência no território ancestral. A relação com o território é, portanto,
central na afirmação identitária dessas comunidades, pois não se trata apenas de um espaço
geográfico delimitado, mas de um lugar carregado de significados, histórias e afetos.

Segundo Haesbaert (2004), o território deve ser compreendido não apenas como exten-
são física ou posse legal, mas como um espaço vivido, praticado e simbólico. No caso das co-
munidades quilombolas, o território é espaço de pertencimento, mas também de luta e memó-
ria. A construção identitária desses grupos é inseparável da terra que ocupam, pois nela se ma-
terializam os vínculos sociais, culturais e espirituais que sustentam sua continuidade enquanto
povo. Como afirma Milton Santos (2000), o território é uma instância que articula técnica,
política e cultura, sendo, nas comunidades tradicionais, um elemento fundamental para sua
reprodução social.

A identidade quilombola não é estática, tampouco homogênea. Fiabani (2008) observa
que a afirmação étnica nas comunidades remanescentes de quilombo é resultado de processos



históricos de resistência à marginalização e ao racismo estrutural. Essa identidade se manifesta
nas práticas cotidianas, na oralidade, nos rituais religiosos, na agricultura tradicional, na orga-
nização comunitária e nas formas de sociabilidade. Para Pires e Oliveira (2006), as sociabili-
dades negras constroem uma identidade pautada na ancestralidade africana e na partilha de
experiências comuns, que ressignificam o passado escravocrata e projetam um futuro baseado
na solidariedade e na valorização cultural.

A construção do território simbólico quilombola está diretamente relacionada à memó-
ria coletiva, à espiritualidade e à continuidade das práticas tradicionais. Dealdina (2020) en-
fatiza que a identidade cultural das mulheres quilombolas, por exemplo, é marcada por sua
atuação como guardiãs do território — tanto no sentido material quanto imaterial. Elas preser-
vam não apenas o espaço físico, mas também os saberes, as crenças e os modos de vida que
sustentam a comunidade. Essa dimensão territorial da identidade reforça a importância de po-
líticas públicas que reconheçam o território como espaço de direito cultural e não apenas fun-
diário.

Raffestin (1993) propõe compreender o território como uma construção social baseada
nas relações de poder. Esse olhar é essencial para pensar as comunidades quilombolas, cujos
territórios são frequentemente ameaçados por grileiros, grandes projetos e pela ausência do
Estado. O reconhecimento territorial, nesse caso, é também reconhecimento identitário. O ter-
ritório quilombola é, como destaca Santos (2001), um espaço de resistência ativa, onde o pas-
sado se atualiza continuamente nas práticas sociais e culturais.

As contribuições de Stuart Hall (2003) também são relevantes para compreender a iden-
tidade como processo: nunca é fixa, mas construída por meio de representações, conflitos e
negociações simbólicas. Nas comunidades quilombolas, essa construção identitária se dá em
constante diálogo com o racismo, o apagamento histórico e as tentativas de assimilação. A
resistência, nesse sentido, é também simbólica: manter vivas as expressões culturais, os ritos,
as línguas e as memórias é afirmar a própria existência.

No caso da Comunidade Quilombola Malhadinha, o território é mais do que o espaço
físico onde os moradores vivem; é o lugar onde se inscrevem suas lutas, suas histórias e seus
vínculos afetivos. É onde se constroem, diariamente, práticas identitárias que articulam ances-
tralidade, coletividade e pertença. Preservar esse território é, portanto, preservar também a
identidade de um povo.

2.3 A mulher quilombola e sua atuação histórica e cultural



Historicamente, a mulher negra e quilombola foi silenciada pelas narrativas oficiais e
pela historiografia tradicional, sendo retratada ora como objeto de exploração, ora como figura
secundária nos processos sociais. No entanto, no interior das comunidades quilombolas, as
mulheres sempre desempenharam papéis centrais na preservação da memória, das práticas
culturais e da resistência coletiva. Sua atuação transcende o espaço doméstico, projetando-se
na organização comunitária, na agricultura, nos rituais religiosos e, principalmente, na manu-
tenção da identidade cultural.

Segundo Dealdina (2020), as mulheres quilombolas não apenas resistem às opressões
de raça, classe e gênero, mas também constroem territórios de existência a partir da valorização
de seus saberes ancestrais. Elas são as principais transmissoras da oralidade, da culinária tra-
dicional, do cuidado com o corpo e a espiritualidade, elementos que compõem a base cultural
dessas comunidades. Nesse sentido, a atuação da mulher quilombola é também uma forma de
educação comunitária, pois ela media o passado e o futuro por meio da palavra, da prática e da
vivência.

Para Carneiro (2003), a mulher negra está no centro da formação histórica do Brasil,
embora permaneça invisibilizada pelas estruturas sociais e acadêmicas. Ao pensar especifica-
mente no contexto quilombola, essa invisibilidade é ainda mais acentuada, uma vez que o pro-
tagonismo das mulheres nesses espaços tem sido sistematicamente ignorado pelas políticas
públicas e pela produção de conhecimento. É necessário, portanto, romper com essa lógica e
reconhecer as mulheres quilombolas como agentes políticas, educadoras populares, curadoras
e líderes espirituais em suas comunidades.

Pereira, Allegretti e Magalhães (2022) apontam que o corpo da mulher quilombola car-
rega marcas profundas de violências históricas, mas também de potências afetivas, espirituais
e políticas. A construção da sororidade entre essas mulheres é uma forma de resistência cole-
tiva, que fortalece laços e gera estratégias de enfrentamento ao racismo, ao sexismo e à pobre-
za. Em suas práticas cotidianas, revelam-se modos de habitar o mundo que desafiam a lógica
capitalista, patriarcal e colonial.

Na perspectiva de Hooks (1995), pensar a mulher negra fora do discurso da submissão
é essencial para entender as formas de resistência que ela mobiliza em sua existência. Isso é
visível nas comunidades quilombolas, onde as mulheres reinventam suas práticas com base na
ancestralidade, mas também adaptam-se às exigências contemporâneas sem romper com suas
raízes. Sua atuação é, portanto, marcada pela criatividade política e pela força simbólica de
quem produz cultura e transforma a realidade ao seu redor.



A centralidade da mulher quilombola na organização do território é também destacada
por Fiabani (2008), ao apontar que as práticas comunitárias de resistência são sustentadas, em
grande medida, pelas mulheres que mantêm os saberes e os fazeres coletivos. Seja no cultivo
tradicional, na realização de festas religiosas ou na proteção de áreas de uso comum, essas
mulheres são protagonistas de um modo de vida que resiste à desintegração cultural. No caso
da Comunidade Malhadinha, essa realidade é visível no papel das mulheres mais velhas como
guardiãs da memória e das tradições, e das mais jovens como continuadoras desse legado.

O processo de territorialização da identidade feminina quilombola é, conforme Santos
(2001), uma expressão da luta pelo reconhecimento cultural e simbólico. Essas mulheres, ao
ocuparem os espaços comunitários, ressignificam a noção de território não apenas como espaço
físico, mas como lugar de afeto, pertencimento e continuidade histórica. Essa relação com o
território reforça sua identidade e posiciona sua existência como resistência viva às violências
estruturais.

Ainda segundo Pires e Oliveira (2006), as relações sociais estabelecidas dentro das co-
munidades negras são profundamente marcadas pela centralidade da mulher enquanto elo en-
tre gerações. Sua liderança, muitas vezes silenciosa, sustenta o tecido social da comunidade,
garantindo que as práticas culturais resistam ao tempo e às adversidades. São essas mulheres
que, por meio da oralidade, da prática agrícola, dos ritos religiosos e das celebrações comuni-
tárias, garantem a continuidade da cultura quilombola.

A valorização da mulher quilombola, portanto, é uma exigência ética, política e episte-
mológica. Ao reconhecer sua atuação histórica e cultural, não se trata apenas de fazer justiça
simbólica, mas de construir outras formas de produzir conhecimento que rompam com a co-
lonialidade do saber e da ciência. A mulher quilombola é portadora de uma sabedoria ancestral
que precisa ser ouvida, respeitada e incorporada às políticas públicas, à escola e à universida-
de. Seu protagonismo é, sobretudo, um ato de afirmação da vida.

3 METODOLOGIA
A pesquisa foi conduzida por meio de uma abordagem qualitativa, de natureza explora-

tória e interpretativa, fundamentada na compreensão dos sentidos atribuídos pelos sujeitos às
suas experiências culturais. Segundo Minayo (2001), a pesquisa qualitativa busca a profundi-
dade da compreensão de fenômenos sociais, valorizando o contexto e a subjetividade. Assim,
a investigação priorizou os sentidos construídos pela comunidade quilombola de Malhadinha
em torno da memória oral, da identidade cultural e da atuação das mulheres.



Inicialmente, foi realizada uma pesquisa bibliográfica com o objetivo de embasar teori-
camente os principais conceitos da pesquisa — memória oral, território, identidade e cultura
afro-brasileira — utilizando autores como Fiabani (2005, 2008), Pires e Oliveira (2006), De-
aldina (2020), entre outros. Essa etapa permitiu construir uma base conceitual sólida para a
análise dos dados de campo e para o diálogo com as vozes dos sujeitos envolvidos.

Na etapa de campo, adotou-se a observação participante, estratégia metodológica que
possibilita ao pesquisador envolver-se diretamente com o cotidiano dos sujeitos investigados.
De acordo com Lüdke & André (1986), essa prática permite compreender os significados atri-
buídos às ações, aos espaços e às relações sociais. A presença do pesquisador na comunidade
contribuiu para o fortalecimento da confiança entre os interlocutores, favorecendo o acesso a
experiências e saberes que dificilmente seriam captados por outros meios.

Complementando a observação, foram realizadas entrevistas semiestruturadas com
membros da Comunidade Quilombola Malhadinha, especialmente com mulheres reconhecidas
como referências na transmissão da cultura local.

Conforme Triviños (2008), a entrevista semiestruturada oferece flexibilidade ao pes-
quisador, permitindo que novos temas emergentes sejam explorados durante a fala do entre-
vistado, sem perder o foco nos objetivos centrais da pesquisa. As entrevistas foram gravadas,
transcritas e analisadas por meio da identificação de categorias temáticas recorrentes, relaci-
onadas à construção da identidade, práticas culturais e desafios enfrentados pelas mulheres.

4 RESULTADOS E DISCUSSÃO
A Comunidade Quilombola de Malhadinha está situada no município de Brejinho de

Nazaré, no estado do Tocantins, região Norte do Brasil, veja a figura 1. De acordo com os ma-
pas de localização e imagem de satélite, a comunidade encontra-se em uma área de entorno
rural, próxima ao lago formado pela Usina Hidrelétrica Luís Eduardo Magalhães, o que influ-
encia diretamente nas dinâmicas territoriais e nas atividades socioeconômicas locais. Brejinho
de Nazaré pertence à microrregião de Porto Nacional e se destaca por abrigar comunidades
tradicionais, como Malhadinha, que têm buscado preservar sua identidade cultural, sua memó-
ria histórica e seu direito à terra.

Figura 1 – Localização da Comunidade Quilombola de Malhadinha.



Fonte: Elaborado por Neto, Reis (2025).

A área ocupada pela comunidade está geograficamente inserida entre formações vege-
tais típicas do Cerrado e margens de cursos d’água, o que proporciona uma diversidade am-
biental significativa. Conforme demonstrado na cartografia, a comunidade está inserida nos
limites territoriais do Tocantins, com acesso por rodovias que a conectam a cidades vizinhas.

A presença da comunidade é historicamente marcada por processos de resistência, ocu-
pação ancestral e manutenção de práticas culturais de matriz africana. Sua localização estra-
tégica evidencia tanto o isolamento relativo quanto a importância da relação com o território
para a afirmação identitária e a sustentabilidade sociocultural da população quilombola local.
A figura 2 demonstra mulher quilombola realizando atividades de limpeza no quintal comu-
nitário. A figura 3 demonstra fachada de uma casa de taipa com arquitetura típica a comunida
de. A figura 4 demonstra moradia tradicional de taipa de moradores na Comunidade Quilomb
ola Malhadinha.
Figura 2 - - Mulher quilombola realizando atividades de limpeza no quintal comunitário



Fonte: Elaborado por Neto, (2025).

Figura 3 - Fachada de uma casa de taipa com arquitetura típica da comunidade

Fonte Elaborado por Neto, (2025).



Figura 4 - Moradia tradicional de taipa com moradores na Comunidade Quilombola
Malhadinha

Elaborado por Neto, (2025).

As mulheres da Comunidade Quilombola Malhadinha exercem um papel fundamental
na geração de renda, na preservação cultural e na manutenção dos saberes tradicionais. Elas
atuam diretamente na produção de farinha, rapadura, polpas de frutas e doces típicos, utilizan-
do produtos oriundos da roça, como mandioca, cana-de-açúcar, batata, milho, arroz, feijão,
quiabo e hortaliças diversas. Parte da produção é comercializada por meio de programas ins-
titucionais de compra direta, como os que abastecem escolas da rede pública, embora os nomes
específicos não tenham sido informados com precisão.

Além do trabalho produtivo, essas mulheres são responsáveis pelos cuidados com os fi-
lhos e pelas atividades domésticas, acumulando múltiplas funções no cotidiano. Muitas delas
também participam ativamente da associação comunitária, como é o caso da senhora Marlene
Araújo, que foi presidente por quatro anos, e de Magnólia Cezar, signatária do documento de
autodeclaração que reconhece oficialmente Malhadinha como território quilombola. Atualmen-
te, a presidência da associação é exercida por José Ribeiro de Souza Neto e outras lideranças
locais incluem Elenir Ribeiro, Paulo Ribeiro, Ariadne Cezar e Juraci.

As práticas culturais tradicionais ainda resistem, especialmente nas festividades do Di-
vino Espírito Santo, quando as mulheres se dedicam à produção de bolos, biscoitos, bolos de
arroz e “quebrador” - doce típico oferecido aos foliões. Também preservam saberes antigos por



meio das rezas, benzeções, artesanato e contos passados oralmente pelos mais velhos. Contu-
do, há uma preocupação crescente com o enfraquecimento da transmissão desses conhecimen-
tos para as gerações mais jovens, que, segundo as moradoras, têm demonstrado menor interes-
se em manter os costumes e tradições da comunidade.

Atualmente, Malhadinha possui cerca de 480 habitantes e ganhou visibilidade por meio
de eventos como os quilombolas - festividade cultural e esportiva que ocorre entre os meses de
agosto e setembro. As moradias também passaram por mudanças significativas: antigas casas
de adobe foram gradualmente substituídas por construções de alvenaria, acompanhando as
transformações sociais da comunidade. Ainda assim, muitas famílias preservam relíquias dos
antepassados, como forma de manter viva a memória coletiva. As mulheres, nesse contexto,
permanecem como guardiãs dos “sabores e saberes” que sustentam a identidade quilombola
local. Afigura 5 a seguir, demonstra moradora de Malhadinha lavando mandioca para produçã
o de farinha. E quadro 1 demonstra os produtos feitos pelas mulheres quilombolas como doce
s, ervas e iguarias produzidos na comunidade.

Figura 5 - Moradora de Malhadinha lavando mandioca para produção de farinha

Elaborado por Neto, (2025).



Quadro 1 – Pratos, doces, ervas e iguarias produzidos na comunidade

Fonte: Elaborado por Ribeiro e Dos Reis, (2023).

A observação participante foi realizada com o objetivo de compreender, in locus, as di-
nâmicas culturais, sociais e cotidianas da Comunidade Quilombola Malhadinha, situada no
município de Brejinho de Nazaré-TO. Os principais parâmetros observados foram: a presença
e atuação das mulheres nas atividades coletivas da comunidade; as manifestações culturais que
revelam aspectos da identidade quilombola; as formas de transmissão da memória oral entre
gerações e os desafios enfrentados pelas mulheres no cotidiano comunitário.

A observação ocorreu durante visitas previamente acordadas com lideranças locais e
buscou respeitar os ritmos e protocolos da comunidade, priorizando momentos de interação
espontânea, como rodas de conversa, reuniões, atividades domésticas e agrícolas.

Foi possível perceber que as mulheres desempenham um papel central na organização
social da comunidade. Elas estão diretamente envolvidas na preparação de alimentos coletivos,
no cuidado com as crianças, na prática da agricultura de subsistência e, sobretudo, na preser-
vação das tradições orais e religiosas. Durante as interações, observou-se a valorização dos
relatos das mais velhas, frequentemente procuradas pelas mais jovens para ouvir histórias so-
bre a origem da comunidade, os saberes de cura, os cantos tradicionais e os conselhos de vida.
A oralidade se revelou como um elo poderoso entre gerações, fortalecendo o senso de perten-
cimento e a continuidade cultural.

Também foi notável a sobrecarga de tarefas enfrentada por essas mulheres, que acumu-
lam funções domésticas, comunitárias e, muitas vezes, produtivas, enfrentando com resistência



e dignidade os impactos da ausência de políticas públicas efetivas. Essa vivência direta per-
mitiu registrar, com sensibilidade e profundidade, os modos como a identidade cultural é cons-
truída no cotidiano e o quanto as mulheres são protagonistas desse processo, mesmo diante de
invisibilizações históricas e desafios estruturais.

As entrevistas realizadas com três moradoras da Comunidade Quilombola Malhadinha
revelaram aspectos fundamentais sobre o papel das mulheres na preservação da memória oral
e na manutenção da identidade cultural local. Embora a abordagem fosse semiestruturada, as
falas espontâneas permitiram captar com profundidade as experiências, saberes e percepções
dessas mulheres em relação ao passado, ao presente e ao futuro de sua comunidade. A seguir,
são destacados trechos representativos das respostas, acompanhados de reflexões.

Em relação à origem da comunidade, as mulheres relataram que os conhecimentos fo-
ram adquiridos por meio de relatos dos mais velhos, reafirmando a centralidade da oralidade
como veículo de transmissão do saber. Como afirma Dealdina (2020), a memória oral é uma
prática essencial nas comunidades tradicionais, pois perpetua identidades, narrativas e perten-
cimentos coletivos.

Eu ouvi dizer que foi tudo começado pelos nossos avô, que eles vieram
fugido do sofrimento e fizeram essas casa de barro aqui. Foi assim que
começou tudo (mulher 1, 2025). Minha mãe contava que eles trabalha-
va pra fazendeiro, mas depois foram ficando aqui e construíram as ca-
sinha. Era tudo mato antes, eles foi limpando e ficando (mulher 2,
2025).

As falas demonstram como a narrativa histórica da comunidade se articula com elemen-
tos de resistência, ancestralidade e fixação territorial, componentes fundamentais para a con-
solidação de um quilombo. O território, como lembra Haesbaert (2004), não é apenas espaço
físico, mas espaço de pertencimento e de luta.

Ao serem questionadas sobre o que significa ser mulher quilombola atualmente, as en-
trevistadas revelaram sentimento de orgulho, mas também expressaram as dificuldades enfren-
tadas na vida cotidiana, refletindo sobre as sobreposições entre gênero, raça e classe social.

É ser guerreira, né? A gente cuida da casa, dos menino, trabalha na ro-
ça, vai pra igreja. A vida não é fácil não, mas a gente aguenta (mulher
3, 2025). Pra mim é orgulho ser quilombola, porque a gente tem nossa
história. Só que tem hora que parece que ninguém vê a gente, nem go-
verno, nem ninguém (mulher 2, 2025).



Esses relatos evidenciam a dupla dimensão do pertencimento quilombola: de um lado,
a valorização simbólica da identidade; de outro, a denúncia da invisibilidade social e institu-
cional. Segundo Dealdina (2020), as mulheres quilombolas protagonizam lutas cotidianas por
reconhecimento, território e dignidade, mesmo quando suas vozes são marginalizadas nos es-
paços de poder.

As respostas sobre as práticas culturais revelaram o papel ativo das mulheres na preser-
vação dos saberes tradicionais. As entrevistadas mencionaram atividades ligadas à culinária,
ao cuidado com as plantas medicinais e à oralidade cotidiana — elementos centrais na manu-
tenção da identidade quilombola. Como destaca Fiabani (2007), as práticas culturais nas co-
munidades remanescentes são formas de resistência e continuidade histórica diante das tenta-
tivas sistemáticas de apagamento cultural.

A gente faz muita coisa da roça: farinha, beiju, conserva... Eu aprendi
com minha mãe e agora ensino pras neta (mulher 1, 2025). Tem uns re-
médio do mato que a gente ainda usa. Pra dor, gripe, picada de bicho.
A gente sabe como fazer chá, xarope. Eu que cuido disso na família
(mulher 3, 2025).

A religiosidade, o cuidado com a terra e a oralidade como forma de ensino aparecem
como pilares dessa transmissão de saberes. A atuação das mulheres também foi apontada como
essencial na organização da comunidade, seja na igreja, nas reuniões coletivas, ou no auxílio
mútuo entre famílias. Uma das entrevistadas afirmou que “Quando tem coisa da igreja ou reu-
nião, as mulher é quem junta o povo. A gente ajuda uma à outra, sempre foi assim aqui” (mu-
lher 2, 2025). As falas demonstram que a presença feminina está fortemente ligada às estruturas
que sustentam a coletividade, mesmo em meio a processos de marginalização. Como observa
Dealdina (2020), nas comunidades quilombolas o território é também um espaço de construção
das redes femininas de solidariedade e poder.

Ao tratar dos desafios enfrentados como mulheres negras e quilombolas, as entrevista-
das relataram sentimentos de abandono e sobrecarga, principalmente pelo acúmulo de funções,
ausência de políticas públicas e preconceito.

É difícil, moço. A gente faz tudo e ainda tem que aguentar ser chamada
de preguiçosa. Mas a gente luta. Sempre lutou (mulher 3, 2025). Já fui
maltratada por ser preta e por morar aqui. Tem gente que acha que qui-
lombola é menos, mas a gente sabe quem é (mulher 1, 2025).



Esses relatos reafirmam a interseccionalidade da opressão vivida por essas mulheres,
alinhando-se à análise de Pereira et al. (2022), ao destacar que as experiências das mulheres
quilombolas são marcadas pela sororidade e pela dor compartilhada, mas também por estra-
tégias coletivas de enfrentamento.

Quando questionadas sobre o interesse das novas gerações em manter as tradições e sa-
beres da comunidade, as respostas foram cautelosas, revelando certa preocupação com o dis-
tanciamento cultural dos mais jovens. As mulheres reconheceram que o mundo moderno atrai
os jovens, mas também demonstraram esperança na continuidade da cultura quilombola, desde
que haja incentivo e valorização.

Os mais novo tão tudo indo embora ou ficam no celular. Eles não que-
rem saber das coisa antiga, só quer cidade. Mas eu acho que se a esco-
la ajudasse, podia melhorar (mulher 2, 2025). Tem uns que ainda escu-
tam, que perguntam. Mas a maioria não quer saber. A gente tenta pas-
sar, mas precisa de ajuda pra manter a cultura viva (mulher 1, 2025).

A fala das entrevistadas aponta para uma tensão entre tradição e modernidade, reforçan-
do a importância da mediação institucional — como a escola, a universidade e projetos de ex-
tensão — na valorização da cultura quilombola. Como afirmam Pires e Oliveira (2006), as
sociabilidades negras são mantidas a partir de relações simbólicas, educativas e territoriais, mas
demandam também apoio das políticas públicas para se fortalecerem.

Ao final das entrevistas, foi solicitado que cada mulher deixasse uma mensagem para
as próximas gerações sobre a importância de preservar a cultura da comunidade. Os depoimen-
tos foram marcados por sabedoria, afeto e resistência, reforçando o papel da oralidade como
fonte de força coletiva e identidade.

Que eles não esqueça de onde veio. Que respeita os mais velho e apren-
da com eles. Se perder a cultura, perde tudo (mulher 3, 2025). Eu que-
ria que eles tivesse orgulho, igual eu tenho. Que continuasse com os
festejo, com os saberes, com as nossa coisa (mulher 1, 2025).

Esses testemunhos traduzem o desejo de continuidade e pertencimento, revelando que
a identidade quilombola é uma construção coletiva, histórica e afetiva. Fiabani (2005) afirma
que a memória oral é essencial para a afirmação étnica e a luta política dos novos quilombos.
Nesse sentido, as mulheres da Comunidade Malhadinha se afirmam como guardiãs da cultura
e como elo vital entre passado, presente e futuro.

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS



Este artigo buscou compreender o papel das mulheres da Comunidade Quilombola Ma-
lhadinha na preservação da memória oral e na construção da identidade cultural local. A partir
de uma abordagem qualitativa, foi possível evidenciar que essas mulheres exercem funções
essenciais na continuidade dos saberes ancestrais, atuando como pilares da resistência cultural
e da organização social do grupo.

As análises indicaram que a memória oral, transmitida principalmente pelas mulheres
mais velhas, permanece como instrumento fundamental na valorização da história comunitária.
Práticas cotidianas como a culinária tradicional, o uso de plantas medicinais, a religiosidade e
os festejos locais constituem formas de manter viva a identidade quilombola, mesmo diante das
pressões externas e das mudanças geracionais.

Também foi possível perceber que, embora desempenhem múltiplas funções na comu-
nidade, as mulheres ainda enfrentam desafios estruturais como a invisibilidade social, a sobre-
carga de responsabilidades e a ausência de políticas públicas efetivas. Apesar disso, elas se-
guem mobilizadas na luta pela valorização cultural, pelo fortalecimento do território e pela
continuidade das tradições.

Conclui-se, portanto, que reconhecer a importância das mulheres quilombolas na pre-
servação da memória e da cultura é também uma forma de fortalecer sua autonomia, visibili-
dade e protagonismo. Que este trabalho possa contribuir para o reconhecimento do saber des-
sas mulheres como parte legítima da produção do conhecimento e da história social brasileira.

6 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS
CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina a
partir de uma perspectiva de gênero. In: Sociedade e Cultura, v. 6, n. 2, 2003.
DEALDINA, S. S. Mulheres quilombolas: defendendo o território, combatendo o racismo e
política. In S. S. Dealdina (Org.), Mulheres quilombolas: territórios de existências negras fe-
mininas (pp. 25-44). São Paulo: Sueli Carneiro: Jandaíra, 2020.
FIABANI, Adelmir. Mato, palhoça e pilão: o quilombo, da escravidão às comunidades re-
manescentes. São Paulo: Expressão Popular, 2005.
________, Adelmir. O quilombo antigo e o quilombo contemporâneo: verdades e constru-
ções. XXIV Simpósio Nacional de História. 2007.
________, Adelmir. Os novos quilombos: a luta pela terra e a afirmação étnica no Brasil
[1988-2008]. Tese (Doutor em História) P.275. São Leopoldo - RS, 2008.
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A,
2003.



HAESBAERT, Rogério. O mito da desterritorialização: do “fim dos territórios” à multiter-
ritorialidade. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004.
HOOKS, bell. E eu não sou uma mulher?Mulheres negras e feminismo. São Paulo: Rosa dos
Tempos, 1995
LIRA, Elizeu Ribeiro. Coisas da terra: os congos na festa de Carmo, alguns entendimentos
iniciais.Almanaque Cultural do Tocantins, ano 02, 2000. nº 12, p. 22. SECUL, Palmas (TO),
2000. p.
LIRA, Elizeu Ribeiro. ALMEIDA, Valdina Gomes. Aspectos étnico-culturais do grupo de
congos da comunidade Açude no município de Santa Rosa - TO. Revista Produção Acadê-
mica, NURBA - Universidade Federal do Tocantins, vol. 1, n. 1. jun. 2015, 80-92. Online.
Porto Nacional, 2015. Disponível em: Acesso em: 25 jan. 2019.
LIRA, Elizeu Ribeiro. RIBEIRO NETO, Olegário Batista Neto. O Território e a Identidade: o
caso da Comunidade Afrodescendente Mata Grande no Município de Monte do Carmo -TO.
Revista Produção Acadêmica, NURBA - vol. 2, n. 2. dez. 2016, 36-56. Online. Porto Naci-
onal, 2016. Disponível em: < https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/producaoacade-
mica/article/view/312 1> Acesso em: 25 jan. 2019.
LÜDKE, Menga; ANDRÉ, Marli Eliza D. A. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas.
São Paulo: EPU, 1986.
MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saú-
de. 10. ed. São Paulo: Hucitec, 2001.
PIRES, A. L., OLIVEIRA, R. Sociabilidades Negras: Comunidades Remanescentes, Escra-
vidão e Cultura. Belo Horizonte: Daliana Ltda. 2006.
PESSOA, J. S. M. A revanche camponesa. Goiânia: UFG 1999.
PEREIRA, A. S., ALLEGRETTI, M., & MAGALHÃES, L. Nós, mulheres quilombolas, sa-
bemos a dor uma da outra: uma investigação sobre sororidade e ocupação. Cadernos Brasi-
leiros de Terapia Ocupacional, 30, 3318. 2022. https://doi.org/10.1590/2526-8910.cto-
AO254033181
RAFFESTIN, C. Por Uma Geografia do Poder. Editora Ática, São Paulo, 1993.
SANTOS, J. L. O que é Cultura. São Paulo: Brasiliense, 1996.
Santos, Milton. Por uma outra globalização: do pensamento único à consciência universal.
Rio de Janeiro: Record, 2000.
SANTOS, Milton. A natureza do espaço: técnica e tempo, razão e emoção. São Paulo: Hu-
citec, 2001.

https://doi.org/10.1590/2526-8910.ctoAO254033181
https://doi.org/10.1590/2526-8910.ctoAO254033181


TRIVIÑOS, Augusto Nibaldo Silva. Introdução à pesquisa em ciências sociais: a pesquisa
qualitativa em educação. São Paulo: Atlas, 2008.


