MEMORIA E IDENTIDADE TERRITORIAL E OS DESAFIOS DAS MULHERES DA
COMUNIDADE QUILOMBOLA MALHADINHA EM BREJINHO DE NAZARE - TO

Jovina dos Reis Neto

Suzanne Paranhos Matos

matosarq@yahoo.com.br

Elizeu Ribeiro Lira

liraelizeu@mail.uft.edu.br

RESUMO

Este trabalho tem como objetivo analisar a atuagdo das mulheres da Comunidade Quilombola
Malhadinha (localizada no municipio de Brejinho de Nazaré¢, TO), a partir da valorizacdao da
memoria e de sua relagdo com a constru¢do da identidade territorial e cultural local. A pesqui-
sa foi fundamentada em uma abordagem qualitativa, com énfase na observagdo participante,
entrevistas semiestruturadas e pesquisa bibliografica. A andlise evidenciou que as mulheres
exercem papel central na transmissao de saberes ancestrais, praticas culturais, e valores comu-
nitarios, assumindo fungdes que transcendem o ambiente doméstico e se estendem a organi-
zacdo social, religiosa e produtiva da comunidade. Apesar das multiplas contribuicdes, elas
ainda enfrentam desafios estruturais relacionados a invisibilidade, a sobrecarga de trabalho e a
caréncia de politicas publicas. A investigacao também refor¢a a importancia da memoria como
instrumento de resisténcia, uso do territorio e continuidade idenitaria das comunidades quilom-
bolas.

Palavras-chave: Memoria. Identidade territorial. Mulheres quilombolas. Comunidade tradi-

cional. Cultura.

ABSTRACT

This study aims to analyze the role of women in the Quilombola Community of Malhadinha,
located in the municipality of Brejinho de Nazaré, state of Tocantins, based on the appreciation
of memory and its relationship with the construction of territorial and cultural identity. The
research is grounded in a qualitative approach, emphasizing participant observation, semi-
structured interviews, and bibliographic research. The analysis revealed that women play a
central role in transmitting ancestral knowledge, cultural practices, and community values,
assuming functions that go beyond the domestic environment and extend to the social, religi-
ous, and productive organization of the community. Despite their multiple contributions, they
still face structural challenges related to invisibility, work overload, and the lack of public po-
licies. The research also reinforces the importance of memory as an instrument of resistance,
use of territory, and identity continuity of quilombola communities.


mailto:liraelizeu@mail.uft.edu.br

Keywords: Memory. Territorial identity. Quilombola women. Traditional community. Cul-

ture.

1 INTRODUCAO

A memoria constitui uma das mais significativas formas de transmissao cultural em co-
munidades tradicionais. Ela resguarda valores, saberes, praticas ¢ modos de vida que, muitas
vezes, ndo estdo registrados em documentos formais, mas sobrevivem pela narrativa dos mais
velhos, pelas histdrias contadas e recontadas cotidianamente. Nas comunidades quilombolas,
esse patrimonio imaterial assume papel central na preservagdo da identidade cultural, sendo
uma ferramenta de resisténcia e continuidade historica frente as pressdes externas e as trans-
formacgoes sociais contemporaneas.

Durante o periodo colonial brasileiro, milhdes de africanos foram capturados e trazidos
para o Brasil como mao de obra escravizada. Ao longo dos séculos, como forma de resisténcia
a opressao, muitos desses individuos fugiram dos engenhos e fazendas e formaram comuni-
dades auténomas em regides de dificil acesso: os quilombos.

Esses espacos tornaram-se territorios de liberdade, onde as populagdes negras recons-
truiram formas préprias de organizagdo social, espiritualidade, trabalho e cultura, muitas delas
sustentadas pela oralidade. A luta pela preservagdo da identidade e da memoria coletiva, desde
entdo, tem sido um traco marcante dessas comunidades.

A Comunidade Quilombola Malhadinha, situada no municipio de Brejinho de Nazaré,
no estado do Tocantins, ¢ um exemplo emblematico dessa realidade. Com raizes fincadas na
ancestralidade africana e marcada por uma trajetdria de resisténcia, essa comunidade enfrenta
desafios para manter viva a memoria de sua origem, suas praticas tradicionais, modos de vida
e valores coletivos.

Um aspecto de destaque nesse contexto ¢ a atuagdo das mulheres quilombolas, que, ao
longo do tempo, tém desempenhado papel relevante na preservacao cultural, na construgao
simbolica do territdrio e na formagdo da identidade comunitaria. No entanto, esse protagonis-
mo ainda ¢ invisibilizado por narrativas historicas hegemonicas que silenciam suas vozes e
experiéncias.

A presente pesquisa propde refletir sobre o impacto da perca da memoria oral na cons-

titui¢do da identidade cultural da Comunidade Quilombola Malhadinha, com énfase na parti-



cipagdo das mulheres e nos desafios que enfrentam em seus cotidianos. Ao considerar a historia
de vida, as praticas e os saberes dessas mulheres, busca-se compreender como se da a trans-
missao de valores culturais e de pertencimento, a partir de uma abordagem interdisciplinar, que
une historia, cultura afro-brasileira e perspectiva de género.

O problema central que impulsiona esta pesquisa refere-se a invisibilidade da contribui-
¢do feminina na construgdo da identidade cultural quilombola e & ameaca constante de apaga-
mento das memdrias orais, que constituem a base da transmissao dos saberes tradicionais da
Comunidade Malhadinha.

Diante das transformagdes sociais, economicas e culturais que afetam as comunidades
tradicionais, torna-se essencial compreender como as praticas culturais, os relatos e a partici-
pacao das mulheres influenciam a construgdo simbolica do territorio e da identidade coletiva,
e de que modo essas narrativas tém sido preservadas ou silenciadas ao longo do tempo.

A auséncia de registros escritos sobre as origens e a trajetéria da comunidade, associa-
da a desvalorizagdo dos saberes ancestrais, evidencia uma lacuna que precisa ser preenchida
ndo apenas pela academia, mas também por iniciativas que fortalegam o reconhecimento do
papel das mulheres negras e quilombolas como guardids da histéria, da cultura e da identidade
local. O texto busca, portanto, contribuir para essa valorizagdo, documentando e analisando as
experiéncias e os desafios enfrentados por essas mulheres, com vistas a preservacdo da memo-
ria coletiva e a valorizacao da diversidade cultural afro-brasileira.

Dessa forma, o objetivo geral ¢ trazer o debate da perca da memoria oral e suas refle-
x0es negativa na constru¢do da identidade cultural da Comunidade Quilombola Malhadinha,
com énfase na participacao e nos desafios enfrentados pelas mulheres ao longo do tempo. Os
objetivos especificos sdo investigar como as praticas culturais transmitidas hereditariamente
influenciam na constru¢do da identidade da Comunidade Quilombola Malhadinha; compreen-
der os desafios especificos enfrentados pelas mulheres negras e quilombolas na preservagao de
suas raizes culturais; avaliar os riscos enfrentados pela comunidade diante do possivel desa-
parecimento cultural com o distanciamento das novas geragdes; contribuir para o conhecimen-
to académico sobre praticas culturais afro-brasileiras em contextos quilombolas. Para alcangar
tais objetivos, foi realizado uma abordagem qualitativa, com base em métodos da historia oral,
pesquisa etnografica e analise documental e aplicacdo de entrevistas semiestruturadas com
moradores da comunidade, especialmente com mulheres, além de observacao participante e
grupos focais.

Também foi realizado levantamento bibliografico e documental, buscando contextuali-

zar historicamente a comunidade e suas praticas culturais. A analise dos dados foi realizado por



meio da identificagcdo de narrativas recorrentes e de elementos simbodlicos que contribuam para
a compreensao da constru¢do identitaria da comunidade.

A relevancia desta pesquisa reside no compromisso com a preservagdo da memoria e
da identidade de uma comunidade tradicional, cuja histdria € frequentemente negligenciada
nos registros oficiais e nas narrativas académicas. Ao langar luz sobre as praticas culturais da
Comunidade Quilombola Malhadinha, com énfase na experiéncia das mulheres, este trabalho
contribui para o reconhecimento da diversidade cultural brasileira e para o fortalecimento das
vozes historicamente silenciadas. A valorizagdo da oralidade, enquanto ferramenta de resis-
téncia e transmissdo de saberes, ¢ um passo essencial para a reconstru¢do de uma memoria
coletiva viva, critica e politicamente ativa.

Além disso, entendemos que pesquisas sobre mulheres quilombolas possui relevancia
social ao propor-se como instrumento de empoderamento comunitario e de apoio a compreen-
sdo de politicas publicas voltadas a protecdo do patrimoénio territorial imaterial afro-brasileiro.

Compreender os desafios enfrentados pelas mulheres quilombolas na manutengdo de
suas tradigdes, possibilita a construgdo de estratégias mais eficazes para a valorizagdo de suas
trajetorias, bem como para a inclusdo de suas vozes nos processos de decisdo que afetam seus

territorios.

2 REFERENCIAL TEORICO
2.1 A memoria como patrimonio imaterial

A memoria constitui um dos principais mecanismos de transmissdo e preservagao da
cultura em comunidades tradicionais, especialmente naquelas historicamente excluidas dos
meios formais de producao do conhecimento. Por meio da oralidade, conhecimentos, préaticas,
valores e experiéncias coletivas sdo passados de geracdo em geragdao, mantendo viva a iden-
tidade de grupos sociais que, muitas vezes, enfrentam processos sistematicos de silenciamento.

No caso das comunidades quilombolas, a memoria oral representa uma ferramenta es-
sencial na construcao do pertencimento e da resisténcia simbdlica frente as tentativas historicas
de apagamento cultural.

A oralidade ndo se restringe apenas a transmissao de informagdes, mas atua como um
processo dindmico de reconstru¢do e atualizagdo da memoria coletiva. Segundo Santos (1996),
a cultura se manifesta por meio de expressoes diversas — linguagem, crengas, rituais — e €
constantemente reatualizada pelas praticas sociais. A memoria oral, nesse sentido, torna-se um
instrumento por meio do qual as comunidades reconstroem suas narrativas a partir da propria

vivéncia, criando um territorio simbolico que fortalece a identidade coletiva.



Fiabani (2005) ressalta que, para as comunidades remanescentes de quilombo, o reco-
nhecimento constitucional do direito a terra e a identidade é€tnica significou também a legiti-
macao das narrativas construidas pela oralidade. Sem esse reconhecimento, muitos desses gru-
pos permaneceriam relegados a condicdo de “segmentos sociais étnicos em luta pela terra”,
sem o devido reconhecimento historico. A valorizagdo da oralidade, portanto, estd intrinseca-
mente relacionada a afirmacgao de direitos e a consolidagdo de uma identidade cultural quilom-
bola.

Nesse processo, as mulheres t€ém desempenhado um papel central, especialmente no
que diz respeito a manuten¢do dos saberes ancestrais. Dealdina (2020) destaca que as mulheres
quilombolas sdo guardids da memoria coletiva, transmitindo as novas gera¢des conhecimentos
sobre religiosidade, culindria, curas tradicionais, formas de trabalho e organizagao comunita-
ria. Essa transmissdo oral ndo apenas preserva as tradigdes, mas ressignifica o papel da mulher
negra na sociedade contemporanea, valorizando sua atuacdo como protagonista histdrica.

Além disso, segundo Pereira, Allegretti ¢ Magalhaes (2022), a memoria oral feminina
guarda as marcas das lutas e dores compartilhadas, criando redes de sororidade e resisténcia.
As mulheres quilombolas constroem narrativas que desafiam o apagamento histdrico e reivin-
dicam reconhecimento a partir de suas proprias experiéncias. Ao articular o passado com o
presente, essas narrativas reforcam a continuidade cultural e o senso de pertencimento a co-
munidade.

A memoria também ¢ uma dimensdo do territdrio simbolico, pois esta ligada aos espa-
¢os em que a vida comunitaria se desenrola. Raffestin (1993) e Milton Santos (2000) argumen-
tam que o territorio ndo se resume a materialidade do espago fisico, mas também inclui dimen-
soes simbolicas, afetivas e culturais. A fala, os rituais, os cantos e as historias fazem parte des-
se territorio e contribuem para sua significacdo. Assim, preservar a oralidade significa também
preservar o territdrio quilombola em seu sentido mais amplo.

Pires e Oliveira (2006) reforgcam a importancia das sociabilidades negras na constitui-
¢ao dessas memorias orais. Para os autores, a oralidade ¢ um dos elementos estruturantes das
relagdes sociais nas comunidades negras, funcionando como canal privilegiado de formagao
identitaria. Nessas comunidades, a fala e a escuta ndo apenas transmitem informagdes, mas
constroem lacos de solidariedade, redes de apoio e estratégias de resisténcia frente as desigual-
dades historicas.

Fiabani (2007) destaca que a memdria oral, ao dar visibilidade as historias de vida e as
trajetorias das comunidades quilombolas, permite a ressignificagcdo da historia oficial, muitas

vezes construida a partir da 6tica dos dominadores. Essa contraposi¢ao entre a narrativa oficial



e a memoria coletiva ¢ fundamental para a valorizagdo da historia dos oprimidos, como propde
também Reis e Gomes (2000), ao discutirem o papel dos quilombos na histéria do Brasil. Se-
gundo os autores, os quilombos devem ser compreendidos como espagos de liberdade e pro-
ducdo de cultura, cujas histérias merecem ser narradas com centralidade.

No caso da Comunidade Quilombola Malhadinha, a memoria oral € o fio condutor que
conecta geragdes, praticas e simbolos. A auséncia de registros escritos formais torna a orali-
dade ainda mais essencial para a preservacao da identidade cultural do grupo. Pessoa (1999) ja
advertia que as populacdes camponesas e tradicionais desenvolvem formas proprias de conhe-
cimento e expressdo, que muitas vezes escapam aos modelos académicos convencionais. Va-
lorizar essas formas de saber ¢ reconhecer sua legitimidade e seu poder politico e cultural.

Em sintese, a memoria nas comunidades quilombolas, e especialmente na Malhadinha,
¢ mais do que um recurso comunicativo: ¢ um patrimonio imaterial essencial para a preserva-
¢do da identidade, da cultura e da histéria. Ao ser incorporada como elemento central nesta
pesquisa, a oralidade permite resgatar vozes silenciadas, reconhecer trajetorias invisibilizadas

e fortalecer os vinculos entre passado, presente e futuro.

2.2 Identidade cultural e territorio nas comunidades quilombolas

A identidade cultural ¢ constituida por processos histéricos, sociais e simbdlicos que ar-
ticulam memoria, territério e pertencimento. No contexto das comunidades quilombolas, essa
identidade ¢ continuamente reconstruida a partir das experiéncias coletivas de resisténcia, dos
saberes tradicionais e da vivéncia no territorio ancestral. A relagdo com o territdrio ¢é, portanto,
central na afirmagdo identitaria dessas comunidades, pois ndo se trata apenas de um espaco
geografico delimitado, mas de um lugar carregado de significados, historias e afetos.

Segundo Haesbaert (2004), o territorio deve ser compreendido ndo apenas como exten-
sdo fisica ou posse legal, mas como um espaco vivido, praticado e simbdlico. No caso das co-
munidades quilombolas, o territorio ¢ espaco de pertencimento, mas também de luta € memo-
ria. A construgdo identitaria desses grupos € inseparavel da terra que ocupam, pois nela se ma-
terializam os vinculos sociais, culturais e espirituais que sustentam sua continuidade enquanto
povo. Como afirma Milton Santos (2000), o territério ¢ uma instancia que articula técnica,
politica e cultura, sendo, nas comunidades tradicionais, um elemento fundamental para sua
reprodugao social.

A identidade quilombola ndo ¢ estatica, tampouco homogénea. Fiabani (2008) observa

que a afirmagdo étnica nas comunidades remanescentes de quilombo ¢ resultado de processos



historicos de resisténcia a marginalizag¢do e ao racismo estrutural. Essa identidade se manifesta
nas praticas cotidianas, na oralidade, nos rituais religiosos, na agricultura tradicional, na orga-
niza¢cdo comunitaria e nas formas de sociabilidade. Para Pires e Oliveira (2006), as sociabili-
dades negras constroem uma identidade pautada na ancestralidade africana e na partilha de
experiéncias comuns, que ressignificam o passado escravocrata e projetam um futuro baseado
na solidariedade e na valorizacao cultural.

A construcao do territdrio simbdlico quilombola estd diretamente relacionada a memo-
ria coletiva, a espiritualidade e a continuidade das préticas tradicionais. Dealdina (2020) en-
fatiza que a identidade cultural das mulheres quilombolas, por exemplo, ¢ marcada por sua
atuacdo como guardias do territério — tanto no sentido material quanto imaterial. Elas preser-
vam nao apenas o espaco fisico, mas também os saberes, as crengas e os modos de vida que
sustentam a comunidade. Essa dimensao territorial da identidade refor¢a a importancia de po-
liticas publicas que reconhecam o territério como espago de direito cultural e ndo apenas fun-
diario.

Raffestin (1993) propde compreender o territorio como uma construgao social baseada
nas relagcdes de poder. Esse olhar ¢ essencial para pensar as comunidades quilombolas, cujos
territorios sdo frequentemente ameacados por grileiros, grandes projetos e pela auséncia do
Estado. O reconhecimento territorial, nesse caso, é também reconhecimento identitario. O ter-
ritorio quilombola ¢, como destaca Santos (2001), um espaco de resisténcia ativa, onde o pas-
sado se atualiza continuamente nas praticas sociais e culturais.

As contribui¢des de Stuart Hall (2003) também sdo relevantes para compreender a iden-
tidade como processo: nunca ¢ fixa, mas construida por meio de representacdes, conflitos e
negociagdes simbolicas. Nas comunidades quilombolas, essa construg¢do identitaria se d4 em
constante dialogo com o racismo, o apagamento histérico e as tentativas de assimilagdo. A
resisténcia, nesse sentido, ¢ também simbdlica: manter vivas as expressdes culturais, os ritos,
as linguas e as memorias ¢€ afirmar a propria existéncia.

No caso da Comunidade Quilombola Malhadinha, o territorio € mais do que o espago
fisico onde os moradores vivem; € o lugar onde se inscrevem suas lutas, suas historias e seus
vinculos afetivos. E onde se constroem, diariamente, praticas identitarias que articulam ances-
tralidade, coletividade e pertenca. Preservar esse territorio €, portanto, preservar também a

identidade de um povo.

2.3 A mulher quilombola e sua atuacio historica e cultural



Historicamente, a mulher negra e quilombola foi silenciada pelas narrativas oficiais e
pela historiografia tradicional, sendo retratada ora como objeto de exploracao, ora como figura
secundaria nos processos sociais. No entanto, no interior das comunidades quilombolas, as
mulheres sempre desempenharam papéis centrais na preservacdo da memoria, das praticas
culturais e da resisténcia coletiva. Sua atuacdo transcende o espago doméstico, projetando-se
na organizagdo comunitdria, na agricultura, nos rituais religiosos e, principalmente, na manu-
ten¢ao da identidade cultural.

Segundo Dealdina (2020), as mulheres quilombolas ndo apenas resistem as opressoes
de raga, classe e género, mas também constroem territorios de existéncia a partir da valorizagao
de seus saberes ancestrais. Elas s3o as principais transmissoras da oralidade, da culinaria tra-
dicional, do cuidado com o corpo e a espiritualidade, elementos que compdem a base cultural
dessas comunidades. Nesse sentido, a atuacao da mulher quilombola é também uma forma de
educagdo comunitaria, pois ela media o passado e o futuro por meio da palavra, da pratica e da
vivéncia.

Para Carneiro (2003), a mulher negra estd no centro da formagao historica do Brasil,
embora permanega invisibilizada pelas estruturas sociais e académicas. Ao pensar especifica-
mente no contexto quilombola, essa invisibilidade ¢ ainda mais acentuada, uma vez que o pro-
tagonismo das mulheres nesses espagos tem sido sistematicamente ignorado pelas politicas
publicas e pela producio de conhecimento. E necessario, portanto, romper com essa logica e
reconhecer as mulheres quilombolas como agentes politicas, educadoras populares, curadoras
e lideres espirituais em suas comunidades.

Pereira, Allegretti e Magalhaes (2022) apontam que o corpo da mulher quilombola car-
rega marcas profundas de violéncias historicas, mas também de poténcias afetivas, espirituais
e politicas. A constru¢ao da sororidade entre essas mulheres ¢ uma forma de resisténcia cole-
tiva, que fortalece lagos e gera estratégias de enfrentamento ao racismo, ao sexismo e a pobre-
za. Em suas praticas cotidianas, revelam-se modos de habitar o mundo que desafiam a logica
capitalista, patriarcal e colonial.

Na perspectiva de Hooks (1995), pensar a mulher negra fora do discurso da submissao
¢ essencial para entender as formas de resisténcia que ela mobiliza em sua existéncia. Isso ¢
visivel nas comunidades quilombolas, onde as mulheres reinventam suas praticas com base na
ancestralidade, mas também adaptam-se as exigéncias contemporaneas sem romper com suas
raizes. Sua atuagdo ¢, portanto, marcada pela criatividade politica e pela forga simbolica de

quem produz cultura e transforma a realidade ao seu redor.



A centralidade da mulher quilombola na organizagao do territério ¢ também destacada
por Fiabani (2008), ao apontar que as praticas comunitarias de resisténcia sao sustentadas, em
grande medida, pelas mulheres que mantém os saberes e os fazeres coletivos. Seja no cultivo
tradicional, na realizacdo de festas religiosas ou na protecdo de areas de uso comum, essas
mulheres sdo protagonistas de um modo de vida que resiste a desintegracdo cultural. No caso
da Comunidade Malhadinha, essa realidade ¢ visivel no papel das mulheres mais velhas como
guardids da memoria e das tradigdes, e das mais jovens como continuadoras desse legado.

O processo de territorializagdo da identidade feminina quilombola ¢, conforme Santos
(2001), uma expressao da luta pelo reconhecimento cultural e simbodlico. Essas mulheres, ao
ocuparem 0s espagos comunitarios, ressignificam a nogao de territdrio ndo apenas como espago
fisico, mas como lugar de afeto, pertencimento e continuidade histérica. Essa relagdo com o
territorio reforga sua identidade e posiciona sua existéncia como resisténcia viva as violéncias
estruturais.

Ainda segundo Pires e Oliveira (2006), as relagdes sociais estabelecidas dentro das co-
munidades negras sao profundamente marcadas pela centralidade da mulher enquanto elo en-
tre geracdes. Sua lideranca, muitas vezes silenciosa, sustenta o tecido social da comunidade,
garantindo que as praticas culturais resistam ao tempo e as adversidades. Sdo essas mulheres
que, por meio da oralidade, da pratica agricola, dos ritos religiosos e das celebragdes comuni-
tarias, garantem a continuidade da cultura quilombola.

A valorizacao da mulher quilombola, portanto, € uma exigéncia ética, politica e episte-
mologica. Ao reconhecer sua atuacdo historica e cultural, ndo se trata apenas de fazer justica
simbolica, mas de construir outras formas de produzir conhecimento que rompam com a co-
lonialidade do saber e da ciéncia. A mulher quilombola ¢ portadora de uma sabedoria ancestral
que precisa ser ouvida, respeitada e incorporada as politicas publicas, a escola e a universida-

de. Seu protagonismo ¢, sobretudo, um ato de afirmacao da vida.

3 METODOLOGIA

A pesquisa foi conduzida por meio de uma abordagem qualitativa, de natureza explora-
toria e interpretativa, fundamentada na compreensdo dos sentidos atribuidos pelos sujeitos as
suas experiéncias culturais. Segundo Minayo (2001), a pesquisa qualitativa busca a profundi-
dade da compreensao de fendmenos sociais, valorizando o contexto e a subjetividade. Assim,
a investigagao priorizou os sentidos construidos pela comunidade quilombola de Malhadinha

em torno da memoria oral, da identidade cultural e da atuagao das mulheres.



Inicialmente, foi realizada uma pesquisa bibliografica com o objetivo de embasar teori-
camente os principais conceitos da pesquisa — memoria oral, territorio, identidade e cultura
afro-brasileira — utilizando autores como Fiabani (2005, 2008), Pires e Oliveira (2006), De-
aldina (2020), entre outros. Essa etapa permitiu construir uma base conceitual sélida para a
analise dos dados de campo e para o dialogo com as vozes dos sujeitos envolvidos.

Na etapa de campo, adotou-se a observacao participante, estratégia metodologica que
possibilita ao pesquisador envolver-se diretamente com o cotidiano dos sujeitos investigados.
De acordo com Liidke & André (1986), essa pratica permite compreender os significados atri-
buidos as acdes, aos espagos e as relagdes sociais. A presenca do pesquisador na comunidade
contribuiu para o fortalecimento da confianga entre os interlocutores, favorecendo o acesso a
experiéncias e saberes que dificilmente seriam captados por outros meios.

Complementando a observagdo, foram realizadas entrevistas semiestruturadas com
membros da Comunidade Quilombola Malhadinha, especialmente com mulheres reconhecidas
como referéncias na transmissao da cultura local.

Conforme Trivifios (2008), a entrevista semiestruturada oferece flexibilidade ao pes-
quisador, permitindo que novos temas emergentes sejam explorados durante a fala do entre-
vistado, sem perder o foco nos objetivos centrais da pesquisa. As entrevistas foram gravadas,
transcritas e analisadas por meio da identificagdo de categorias tematicas recorrentes, relaci-

onadas a constru¢do da identidade, praticas culturais e desafios enfrentados pelas mulheres.

4 RESULTADOS E DISCUSSAO

A Comunidade Quilombola de Malhadinha esta situada no municipio de Brejinho de
Nazaré, no estado do Tocantins, regido Norte do Brasil, veja a figura 1. De acordo com os ma-
pas de localiza¢do e imagem de satélite, a comunidade encontra-se em uma area de entorno
rural, proxima ao lago formado pela Usina Hidrelétrica Luis Eduardo Magalhaes, o que influ-
encia diretamente nas dindmicas territoriais e nas atividades socioecondmicas locais. Brejinho
de Nazaré pertence a microrregido de Porto Nacional e se destaca por abrigar comunidades
tradicionais, como Malhadinha, que tém buscado preservar sua identidade cultural, sua memo-
ria historica e seu direito a terra.

Figura 1 — Localizagao da Comunidade Quilombola de Malhadinha.



Localizacio da Comunidade Quilombola de Malhadinha em Brejinho de
Nazaré - TO
a R L\
: e ‘l"-"{\'. N
" j j—frE &
E— \ P ros
e T 3 _AZI
o
LS
g e, P
> y
¢
- |
T Z ol lL.egenda
S T 3
/ e B ® Scde do Municipio
' ( Rodovias
—f 3 Bl apos
/ /,"g‘_ - | Il Comunidade Malhadinha
/ %] ' Bl Brejinho de Nazaré
1 Limites Municipais
km > ¥ Wl [ocantins
N R e [ Estados do Drasil
—J - N5 i =

Fonte: Elaborado por Neto, Reis (2025).

A 4rea ocupada pela comunidade est4 geograficamente inserida entre formagdes vege-
tais tipicas do Cerrado e margens de cursos d’agua, o que proporciona uma diversidade am-
biental significativa. Conforme demonstrado na cartografia, a comunidade estd inserida nos
limites territoriais do Tocantins, com acesso por rodovias que a conectam a cidades vizinhas.

A presenga da comunidade € historicamente marcada por processos de resisténcia, ocu-
pacdo ancestral e manutencdo de praticas culturais de matriz africana. Sua localizagdo estra-
tégica evidencia tanto o isolamento relativo quanto a importancia da relagdo com o territorio
para a afirmagao identitaria e a sustentabilidade sociocultural da populagdao quilombola local.
A figura 2 demonstra mulher quilombola realizando atividades de limpeza no quintal comu-
nitario. A figura 3 demonstra fachada de uma casa de taipa com arquitetura tipica a comunida
de. A figura 4 demonstra moradia tradicional de taipa de moradores na Comunidade Quilomb

ola Malhadinha.

Figura 2 - - Mulher quilombola realizando atividades de limpeza no quintal comunitario



. !: - i . ".( s
__Ci‘?"‘ A AR AT

Fonte: Elaborado por Neto, (2025).

Figura 3 - Fachada de uma casa de taipa com arqultetura t1plca da comunldade

Fonte Elaborado por Neto, (2025).



Figura 4 - Moradia tradicional de taipa com moradores na Comunidade Quilombola
Malhadinha

Elaborado por Neto, (2025).

As mulheres da Comunidade Quilombola Malhadinha exercem um papel fundamental
na gera¢do de renda, na preservacao cultural e na manutencao dos saberes tradicionais. Elas
atuam diretamente na producdo de farinha, rapadura, polpas de frutas e doces tipicos, utilizan-
do produtos oriundos da roga, como mandioca, cana-de-agucar, batata, milho, arroz, feijao,
quiabo e hortali¢as diversas. Parte da producdo ¢ comercializada por meio de programas ins-
titucionais de compra direta, como os que abastecem escolas da rede publica, embora os nomes
especificos ndo tenham sido informados com precisao.

Além do trabalho produtivo, essas mulheres sdo responsaveis pelos cuidados com os fi-
lhos e pelas atividades domésticas, acumulando multiplas fun¢des no cotidiano. Muitas delas
também participam ativamente da associagdo comunitaria, como € o caso da senhora Marlene
Aratjo, que foi presidente por quatro anos, ¢ de Magndlia Cezar, signataria do documento de
autodeclaragdo que reconhece oficialmente Malhadinha como territorio quilombola. Atualmen-
te, a presidéncia da associagdo ¢ exercida por José Ribeiro de Souza Neto e outras liderancas
locais incluem Elenir Ribeiro, Paulo Ribeiro, Ariadne Cezar e Juraci.

As praticas culturais tradicionais ainda resistem, especialmente nas festividades do Di-
vino Espirito Santo, quando as mulheres se dedicam a producao de bolos, biscoitos, bolos de

arroz e “quebrador” - doce tipico oferecido aos folides. Também preservam saberes antigos por



meio das rezas, benzegdes, artesanato e contos passados oralmente pelos mais velhos. Contu-
do, hd uma preocupacao crescente com o enfraquecimento da transmissdo desses conhecimen-
tos para as geracdes mais jovens, que, segundo as moradoras, t€ém demonstrado menor interes-
se em manter os costumes e tradi¢des da comunidade.

Atualmente, Malhadinha possui cerca de 480 habitantes e ganhou visibilidade por meio
de eventos como os quilombolas - festividade cultural e esportiva que ocorre entre os meses de
agosto e setembro. As moradias também passaram por mudancas significativas: antigas casas
de adobe foram gradualmente substituidas por construgdes de alvenaria, acompanhando as
transformagdes sociais da comunidade. Ainda assim, muitas familias preservam reliquias dos
antepassados, como forma de manter viva a memoria coletiva. As mulheres, nesse contexto,
permanecem como guardids dos “sabores e saberes” que sustentam a identidade quilombola
local. Afigura 5 a seguir, demonstra moradora de Malhadinha lavando mandioca para produga
o de farinha. E quadro 1 demonstra os produtos feitos pelas mulheres quilombolas como doce
s, ervas e iguarias produzidos na comunidade.

Figura S - Moradora de Malhadinha lavando mandioca para producao de farinha

= ‘vg ; [} e

Elaborado por Neto, (2025).



Quadro 1 — Pratos, doces, ervas e iguarias produzidos na comunidade

Raizes e tubérculos mandioca, batata-doce, inhame, cara

Carnes frango, porco, bovina (criada solta) ¢ cagas do mato.

Peixes Bagre, surubim, piabanha, piau, pacu, caranha, piapara, dourado, etc.
Frutos do cerrado Buriti, pequi, manga, banana, caju, bacaba, Buritirana, coco, piacava,

murici, mangaba, pugd, jatoba, aragd, cagaita, pitomba, ctc.

Ervas e temperos Pimenta-de-cheiro, do reino, coentro, hortela, alecrim, gengibre, cebola

de folha, manjericdo, agafrdo, alho.

Pratos tipicos Baido de dois, arroz com feijdo-verde, maria Izabel com carne de sol,

Pirdo de peixe, pagoca com farinha e carne de sol, cuscuz, pamonha.

Doces Buriti, caju, mangaba, goiaba, pé de moleque, pé rachado, doce de leite,

murici, rapadura de cana de agucar.

Licores Buriti, de tucum, de murici, de jenipapo, de pequi, de maracuja.

Fonte: Elaborado por Ribeiro e Dos Reis, (2023).

A observagao participante foi realizada com o objetivo de compreender, in locus, as di-
namicas culturais, sociais e cotidianas da Comunidade Quilombola Malhadinha, situada no
municipio de Brejinho de Nazaré-TO. Os principais pardmetros observados foram: a presenga
e atuacao das mulheres nas atividades coletivas da comunidade; as manifestacdes culturais que
revelam aspectos da identidade quilombola; as formas de transmissdo da memoria oral entre
geracdes e os desafios enfrentados pelas mulheres no cotidiano comunitario.

A observacao ocorreu durante visitas previamente acordadas com liderangas locais e
buscou respeitar os ritmos e protocolos da comunidade, priorizando momentos de interagao
espontanea, como rodas de conversa, reunioes, atividades domésticas e agricolas.

Foi possivel perceber que as mulheres desempenham um papel central na organizacao
social da comunidade. Elas estdo diretamente envolvidas na preparacao de alimentos coletivos,
no cuidado com as criangas, na pratica da agricultura de subsisténcia e, sobretudo, na preser-
vacdo das tradicdes orais e religiosas. Durante as interacdes, observou-se a valorizagdo dos
relatos das mais velhas, frequentemente procuradas pelas mais jovens para ouvir histdrias so-
bre a origem da comunidade, os saberes de cura, os cantos tradicionais e os conselhos de vida.
A oralidade se revelou como um elo poderoso entre geragdes, fortalecendo o senso de perten-
cimento e a continuidade cultural.

Também foi notével a sobrecarga de tarefas enfrentada por essas mulheres, que acumu-

lam fungdes domésticas, comunitérias e, muitas vezes, produtivas, enfrentando com resisténcia



e dignidade os impactos da auséncia de politicas publicas efetivas. Essa vivéncia direta per-
mitiu registrar, com sensibilidade e profundidade, os modos como a identidade cultural € cons-
truida no cotidiano e o quanto as mulheres sao protagonistas desse processo, mesmo diante de
invisibilizagdes historicas e desafios estruturais.

As entrevistas realizadas com trés moradoras da Comunidade Quilombola Malhadinha
revelaram aspectos fundamentais sobre o papel das mulheres na preservacdo da memoria oral
e na manutencao da identidade cultural local. Embora a abordagem fosse semiestruturada, as
falas espontineas permitiram captar com profundidade as experiéncias, saberes e percepgdes
dessas mulheres em relagdo ao passado, ao presente e ao futuro de sua comunidade. A seguir,
sdo destacados trechos representativos das respostas, acompanhados de reflexdes.

Em relagdo a origem da comunidade, as mulheres relataram que os conhecimentos fo-
ram adquiridos por meio de relatos dos mais velhos, reafirmando a centralidade da oralidade
como veiculo de transmissdo do saber. Como afirma Dealdina (2020), a memoria oral € uma
pratica essencial nas comunidades tradicionais, pois perpetua identidades, narrativas e perten-

cimentos coletivos.

Eu ouvi dizer que foi tudo comecado pelos nossos avo, que eles vieram
fugido do sofrimento e fizeram essas casa de barro aqui. Foi assim que
comegou tudo (mulher 1, 2025). Minha mae contava que eles trabalha-
va pra fazendeiro, mas depois foram ficando aqui e construiram as ca-
sinha. Era tudo mato antes, eles foi limpando e ficando (mulher 2,
2025).

As falas demonstram como a narrativa histérica da comunidade se articula com elemen-
tos de resisténcia, ancestralidade e fixacao territorial, componentes fundamentais para a con-
solidagdo de um quilombo. O territorio, como lembra Haesbaert (2004), ndo ¢ apenas espaco
fisico, mas espacgo de pertencimento e de luta.

Ao serem questionadas sobre o que significa ser mulher quilombola atualmente, as en-
trevistadas revelaram sentimento de orgulho, mas também expressaram as dificuldades enfren-

tadas na vida cotidiana, refletindo sobre as sobreposi¢des entre género, raca e classe social.

E ser guerreira, né? A gente cuida da casa, dos menino, trabalha na ro-
¢a, vai pra igreja. A vida ndo ¢ facil ndo, mas a gente aguenta (mulher
3, 2025). Pra mim ¢ orgulho ser quilombola, porque a gente tem nossa
historia. S6 que tem hora que parece que ninguém v€ a gente, nem go-
verno, nem ninguém (mulher 2, 2025).



Esses relatos evidenciam a dupla dimensdo do pertencimento quilombola: de um lado,
a valorizagdo simbolica da identidade; de outro, a dentincia da invisibilidade social e institu-
cional. Segundo Dealdina (2020), as mulheres quilombolas protagonizam lutas cotidianas por
reconhecimento, territorio e dignidade, mesmo quando suas vozes sdo marginalizadas nos es-
pacos de poder.

As respostas sobre as praticas culturais revelaram o papel ativo das mulheres na preser-
vacdo dos saberes tradicionais. As entrevistadas mencionaram atividades ligadas a culinaria,
ao cuidado com as plantas medicinais e a oralidade cotidiana — elementos centrais na manu-
tencdo da identidade quilombola. Como destaca Fiabani (2007), as praticas culturais nas co-
munidades remanescentes sdo formas de resisténcia e continuidade histérica diante das tenta-

tivas sistematicas de apagamento cultural.

A gente faz muita coisa da roga: farinha, beiju, conserva... Eu aprendi
com minha mae e agora ensino pras neta (mulher 1, 2025). Tem uns re-
médio do mato que a gente ainda usa. Pra dor, gripe, picada de bicho.
A gente sabe como fazer cha, xarope. Eu que cuido disso na familia
(mulher 3, 2025).

A religiosidade, o cuidado com a terra e a oralidade como forma de ensino aparecem
como pilares dessa transmissao de saberes. A atuacdo das mulheres também foi apontada como
essencial na organizacdo da comunidade, seja na igreja, nas reunides coletivas, ou no auxilio
mutuo entre familias. Uma das entrevistadas afirmou que “Quando tem coisa da igreja ou reu-
nido, as mulher ¢ quem junta o povo. A gente ajuda uma a outra, sempre foi assim aqui” (mu-
lher 2, 2025). As falas demonstram que a presenga feminina esta fortemente ligada as estruturas
que sustentam a coletividade, mesmo em meio a processos de marginalizagdo. Como observa
Dealdina (2020), nas comunidades quilombolas o territorio ¢ também um espago de construgao
das redes femininas de solidariedade e poder.

Ao tratar dos desafios enfrentados como mulheres negras e quilombolas, as entrevista-
das relataram sentimentos de abandono e sobrecarga, principalmente pelo acumulo de fungoes,

auséncia de politicas publicas e preconceito.

E dificil, mogo. A gente faz tudo e ainda tem que aguentar ser chamada
de preguicosa. Mas a gente luta. Sempre lutou (mulher 3, 2025). Ja fui
maltratada por ser preta e por morar aqui. Tem gente que acha que qui-
lombola é menos, mas a gente sabe quem ¢é (mulher 1, 2025).



Esses relatos reafirmam a interseccionalidade da opressdo vivida por essas mulheres,
alinhando-se a analise de Pereira et al. (2022), ao destacar que as experiéncias das mulheres
quilombolas s@o marcadas pela sororidade e pela dor compartilhada, mas também por estra-
tégias coletivas de enfrentamento.

Quando questionadas sobre o interesse das novas geragdes em manter as tradigdes e sa-
beres da comunidade, as respostas foram cautelosas, revelando certa preocupagdo com o dis-
tanciamento cultural dos mais jovens. As mulheres reconheceram que o mundo moderno atrai
os jovens, mas também demonstraram esperanca na continuidade da cultura quilombola, desde

que haja incentivo e valorizagao.

Os mais novo t3o tudo indo embora ou ficam no celular. Eles ndo que-
rem saber das coisa antiga, s6 quer cidade. Mas eu acho que se a esco-
la ajudasse, podia melhorar (mulher 2, 2025). Tem uns que ainda escu-
tam, que perguntam. Mas a maioria ndo quer saber. A gente tenta pas-
sar, mas precisa de ajuda pra manter a cultura viva (mulher 1, 2025).

A fala das entrevistadas aponta para uma tensdo entre tradicdo e modernidade, reforgan-
do a importancia da mediacao institucional — como a escola, a universidade e projetos de ex-
tensdo — na valorizagdo da cultura quilombola. Como afirmam Pires e Oliveira (2006), as
sociabilidades negras sdo mantidas a partir de relagdes simbdlicas, educativas e territoriais, mas
demandam também apoio das politicas publicas para se fortalecerem.

Ao final das entrevistas, foi solicitado que cada mulher deixasse uma mensagem para
as proximas geracdes sobre a importancia de preservar a cultura da comunidade. Os depoimen-
tos foram marcados por sabedoria, afeto e resisténcia, refor¢ando o papel da oralidade como

fonte de forca coletiva e identidade.

Que eles ndo esqueca de onde veio. Que respeita os mais velho e apren-
da com eles. Se perder a cultura, perde tudo (mulher 3, 2025). Eu que-
ria que eles tivesse orgulho, igual eu tenho. Que continuasse com os
festejo, com os saberes, com as nossa coisa (mulher 1, 2025).

Esses testemunhos traduzem o desejo de continuidade e pertencimento, revelando que
a identidade quilombola € uma construcao coletiva, historica e afetiva. Fiabani (2005) afirma
que a memoria oral € essencial para a afirmacdo étnica e a luta politica dos novos quilombos.
Nesse sentido, as mulheres da Comunidade Malhadinha se afirmam como guardias da cultura

e como elo vital entre passado, presente e futuro.

5 CONSIDERACOES FINAIS



Este artigo buscou compreender o papel das mulheres da Comunidade Quilombola Ma-
lhadinha na preservacao da memoria oral e na construcao da identidade cultural local. A partir
de uma abordagem qualitativa, foi possivel evidenciar que essas mulheres exercem fungdes
essenciais na continuidade dos saberes ancestrais, atuando como pilares da resisténcia cultural
e da organizagdo social do grupo.

As analises indicaram que a memdria oral, transmitida principalmente pelas mulheres
mais velhas, permanece como instrumento fundamental na valorizagdo da historia comunitéria.
Praticas cotidianas como a culinéria tradicional, o uso de plantas medicinais, a religiosidade e
os festejos locais constituem formas de manter viva a identidade quilombola, mesmo diante das
pressdes externas e das mudangas geracionais.

Também foi possivel perceber que, embora desempenhem multiplas fungdes na comu-
nidade, as mulheres ainda enfrentam desafios estruturais como a invisibilidade social, a sobre-
carga de responsabilidades e a auséncia de politicas publicas efetivas. Apesar disso, elas se-
guem mobilizadas na luta pela valorizagdo cultural, pelo fortalecimento do territorio e pela
continuidade das tradigoes.

Conclui-se, portanto, que reconhecer a importancia das mulheres quilombolas na pre-
servacao da memoria e da cultura é também uma forma de fortalecer sua autonomia, visibili-
dade e protagonismo. Que este trabalho possa contribuir para o reconhecimento do saber des-

sas mulheres como parte legitima da producdo do conhecimento e da histéria social brasileira.

6 REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situacdo da mulher negra na América Latina a
partir de uma perspectiva de género. In: Sociedade e Cultura, v. 6, n. 2, 2003.
DEALDINA, S. S. Mulheres quilombolas: defendendo o territorio, combatendo o racismo e
politica. In S. S. Dealdina (Org.), Mulheres quilombolas: territorios de existéncias negras fe-
mininas (pp. 25-44). Sao Paulo: Sueli Carneiro: Jandaira, 2020.
FIABANI, Adelmir. Mato, palhoca e pildo: o quilombo, da escraviddao as comunidades re-
manescentes. Sao Paulo: Expressao Popular, 2005.

, Adelmir. O quilombo antigo e o quilombo contemporaneo: verdades e constru-
¢oes. XXIV Simposio Nacional de Historia. 2007.

, Adelmir. Os novos quilombos: a luta pela terra e a afirmagdo étnica no Brasil
[1988-2008]. Tese (Doutor em Historia) P.275. Sao Leopoldo - RS, 2008.
HALL, Stuart. A identidade cultural na pés-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A,
2003.



HAESBAERT, Rogério. O mito da desterritorializa¢do: do “fim dos territorios” a multiter-
ritorialidade. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004.

HOOKS, bell. E eu nao sou uma mulher? Mulheres negras e feminismo. Sao Paulo: Rosa dos
Tempos, 1995

LIRA, Elizeu Ribeiro. Coisas da terra: os congos na festa de Carmo, alguns entendimentos
iniciais. Almanaque Cultural do Tocantins, ano 02, 2000. n° 12, p. 22. SECUL, Palmas (TO),
2000. p.

LIRA, Elizeu Ribeiro. ALMEIDA, Valdina Gomes. Aspectos étnico-culturais do grupo de
congos da comunidade A¢ude no municipio de Santa Rosa - TO. Revista Produc¢io Acadé-
mica, NURBA - Universidade Federal do Tocantins, vol. 1, n. 1. jun. 2015, 80-92. Online.
Porto Nacional, 2015. Disponivel em: Acesso em: 25 jan. 2019.

LIRA, Elizeu Ribeiro. RIBEIRO NETO, Olegario Batista Neto. O Territdrio e a Identidade: o
caso da Comunidade Afrodescendente Mata Grande no Municipio de Monte do Carmo -TO.
Revista Producido Académica, NURBA - vol. 2, n. 2. dez. 2016, 36-56. Online. Porto Naci-
onal, 2016. Disponivel em: < https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/producaoacade-
mica/article/view/312 1> Acesso em: 25 jan. 2019.

LUDKE, Menga; ANDRE, Marli Eliza D. A. Pesquisa em educagio: abordagens qualitativas.
Sdo Paulo: EPU, 1986.

MINAYO, Maria Cecilia de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em sau-
de. 10. ed. Sao Paulo: Hucitec, 2001.

PIRES, A. L., OLIVEIRA, R. Sociabilidades Negras: Comunidades Remanescentes, Escra-
vidao e Cultura. Belo Horizonte: Daliana Ltda. 2006.

PESSOA, J. S. M. A revanche camponesa. Goiania: UFG 1999.

PEREIRA, A. S., ALLEGRETTI, M., & MAGALHAES, L. N6s, mulheres quilombolas, sa-
bemos a dor uma da outra: uma investigacdo sobre sororidade e ocupagdo. Cadernos Brasi-
leiros de Terapia Ocupacional, 30, 3318. 2022. https://doi.org/10.1590/2526-8910.cto-
A0254033181

RAFFESTIN, C. Por Uma Geografia do Poder. Editora Atica, Sdo Paulo, 1993.

SANTOS, J. L. O que é Cultura. Sao Paulo: Brasiliense, 1996.

Santos, Milton. Por uma outra globalizacdo: do pensamento Uinico a consciéncia universal.
Rio de Janeiro: Record, 2000.
SANTOS, Milton. A natureza do espaco: técnica e tempo, razao ¢ emocao. Sao Paulo: Hu-

citec, 2001.


https://doi.org/10.1590/2526-8910.ctoAO254033181
https://doi.org/10.1590/2526-8910.ctoAO254033181

TRIVINOS, Augusto Nibaldo Silva. Introducido a pesquisa em ciéncias sociais: a pesquisa

qualitativa em educacao. Sao Paulo: Atlas, 2008.



