
PERSPECTIVAS  
REVISTA DO PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA  
DA UNIVERSIDADE FEDERAL DO TOCANTINS 
 
VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
ISSN: 2448-2390  

Hannah Arendt e as condições humanas 

Hannah Arendt and the human conditions 

DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 

Lucas Barreto Dias 
E-mail: nog_lbd@hotmail.com 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1892-9171 

Resumo 
Neste artigo será apresentada uma interpretação do conceito de condição humana no pensamento de Hannah 
Arendt como forma de compreensão do conceito de ser do mundo. Em A condição humana, Arendt menciona 
seis condicionantes básicos da existência humana: Terra, natalidade, mortalidade, vida, mundanidade e plu-
ralidade. Embora todos sejam mobilizados em sua obra, os três últimos adquirem mais destaque, pois estão 
intimamente vinculados ao tema central do livro, as atividades humanas. Em razão desse desnível, busco 
compreender neste artigo a potência teórica das três primeiras e mais gerais condições humanas descritas 
por Arendt para pensar sobre a nossa relação com mundo, isto é, para compreender o sentido de ser do 
mundo. O texto demonstra, por essa via, como tais concepções nos ajudam na crítica da moderna alienação 
do mundo, bem como na busca por uma reconciliação com o mundo. 
 
Palavras-chave 
Terra. Natalidade. Mortalidade. Condicionalidade. Ser do mundo. 
 
Abstract 
This article will present an interpretation of the concept of the human condition in Hannah Arendt's thought 
as a way of understanding the concept of being of the world. In The Human Condition, Arendt mentions six 
basic conditions of human existence: Earth, natality, mortality, life, worldliness, and plurality. Although all 
are mobilized in her work, the last three acquire greater prominence, as they are closely linked to the book's 
central theme: the human activities. Due to this disparity, this article seeks to comprehend the theoretical 
potential of the first three and most general human conditions described by Arendt for reflecting on our re-
lationship with the world, that is, for understanding the meaning of being of the world. Through this ap-
proach, the text demonstrates how such conceptions helps us in the critique of modern world alienation, as 
well as in the pursuit of reconciliation with the world. 
 
Key-words  
Earth. Natality. Mortality. Conditionality. Being of the world. 



40 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

1. Introdução: as condições como existenciais 

No lugar da questão ontológica sobre a natureza humana, Arendt assume a questão exis-

tencial sobre aquilo que condiciona a existência humana, sobres as condições com as quais cada 

um de nós se relaciona e que, em certa medida, orienta o modo de ser dos homens e mulheres. 

Para a pensadora, “a condição humana compreende mais do que as condições sob as quais a 

vida foi dada ao homem” (Arendt, 2018, p. 11), isto é, ela diz respeito à própria condicionali-

dade1 da existência humana, à sua não redutibilidade a uma natureza que a define em absoluto. 

Apesar disso, este texto irá se restringir a pensar tão somente algumas das condições humanas 

mais gerais. Essas condições específicas, na verdade, podem ser compreendidas como existen-

ciais, de modo que a própria noção de uma condicionalidade é pressuposta para o pensamento 

arendtiano. 

Em A condição humana, ao explicitar a condicionalidade que marca a existência humana, 

uma “essência vazia” que se constitui na medida também em que é constituída, Arendt elege 

seis condições básicas que circunscrevem os seres humanos: 1) a Terra, 2) a natalidade, 3) a 

mortalidade, 4) a vida, 5) a mundanidade e 6) a pluralidade (Arendt, 2010a, p. 13). Destas seis, 

três (4, 5 e 6) são os condicionantes diretos das atividades constitutivas da vita activa (respec-

tivamente, trabalho, obra e ação), a passo que as outras três (1, 2 e 3) adquirem um aspecto 

mais geral de condicionantes da existência humana. 

Quanto às três condições mais gerais, a natalidade, como veremos, relaciona-se com as 

três atividades citadas e é apontada como categoria central do pensamento político (Arendt, 

2018, p. 10). A mortalidade, ainda que também se relacione com as três atividades, guarda 

maior relação com o pensamento metafísico, de modo que ela condiciona a existência humana 

ao limitá-la temporalmente. No entanto, a mortalidade também impacta o pensamento político 

de Arendt: a ação política surge como superação da mortalidade por meio da lembrança dos 

grandes feitos e das grandes palavras. A Terra, por sua vez, é dita ser a “própria quintessência 

da condição humana” (Arendt, 2018, p. 4). Pode-se identificar, com este posicionamento, que a 

 
1 Em artigo recente, desenvolvi uma interpretação sobre a relação entre condicionalidade e intencionalidade no 
pensamento de Hannah Arendt (Dias, 2024). 



41 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

Terra é o mais básico dos condicionantes, por isso, talvez possamos dizer, a mais “fundamental”, 

compreendendo o fundamento não como elemento sistêmico, mas como suporte, aquilo que 

está no fundo, que suporta, mas não estrutura em absoluto, a vida e morte dos indivíduos e das 

espécies, a realidade fenomênica, as atividades básicas da vita activa, em suma, tudo o que é, 

tudo que aparece. 

Neste sentido, faço uma leitura das condições humanas como existenciais, isto é, elas não 

são categoriais transcendentais últimas através das quais a existência é definida de antemão, 

mas as condições se dão a partir de um ser que se relaciona sempre com a realidade que se lhe 

apresenta, de tal modo que sua abertura ao mundo o revela, em alguma medida, como um ser 

condicionável. Ao descrever, portanto, as condições como existenciais, busco ressaltar alguns 

dos modos pelos quais nós nos relacionamos com o mundo e a Terra, bem como com a plurali-

dade humana da qual somos parte. É, então, na tentativa de compreender a existência humana 

a partir se suas três condições mais genéricas – a Terra, a mortalidade e a natalidade – que 

desenvolvo esse capítulo. 

2. A Terra como quintessência da condição humana 

Em A vida do espírito, Arendt expõe uma perspectiva teórica de defesa da relação intrín-

seca que há entre os seres humanos e o mundo (Arendt, 2010, p. 39). Nessa abordagem, a autora 

não utiliza a compreensão do mundo apenas em sua dimensão política ou do artifício criado 

pela humanidade, características bem demarcadas em A condição humana, mas faz um uso mais 

amplo do conceito, de modo a englobar também a própria Terra. Pertencer a um mundo tam-

bém significa, nesse sentido, pertencer à Terra, de modo que, nessa esteira de pensamento, po-

demos compreender uma das dimensões pela qual se afirma que os seres humanos são seres 

do mundo: somos também seres da Terra, condicionados por ela, mas não absolutamente de-

terminados. Essa perspectiva ilumina a atribuição de quintessência da condição humana à Terra, 

ou, ainda, de ela ser, dentre as condições, a mais fundamental: é a que está na base, mas, todavia, 

na medida em que é uma condição, não uma natureza ou uma essência, mantém-se, em alguma 

medida, alienável. Esta alienação, todavia, só seria possível sob o preço de que o “trabalho, a 



42 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

obra, a ação e, na verdade, mesmo o pensamento, como o conhecemos, deixariam de ter sen-

tido” (Arendt, 2018, p. 11), isto porque estas atividades, desenvolvidas sempre em alguma re-

lação com a Terra, perderiam algum elemento condicionante e seriam outra coisa. 

Ao afirmar que a Terra é a quintessência da condição humana, Arendt quer demarcar o 

fato singular de que somos seres provenientes de um espaço e tempo específicos, de que fomos 

gestados em um ambiente único, de que nossa existência só é possível mediante o fato de a 

Terra prover a possibilidade da vida e de sua manutenção. A condição mais fundamental de 

nossa existência está relacionada a uma combinação ímpar dos elementos químicos, físicos e 

biológicos nos quais viemos a ser em um processo evolutivo de milhões de anos. Justamente 

por isto é que a “mudança mais radical da condição humana que podemos imaginar seria uma 

emigração dos homens da Terra para algum outro planeta” (Arendt, 2018, p. 11). A vida humana 

tem sua estrutura biológica adaptada à Terra: desde os nutrientes especificamente necessários 

à manutenção da vida, às substâncias capazes de adoecer um corpo; vai da necessidade de des-

canso adaptável à configuração temporal dos dias, até os limites que homens e mulheres são 

incapazes de superar mesmo com auxílio da tecnologia, como a falta de ingestão de água. Muitos 

destes elementos estão vinculados não só à vida humana, mas, são, em certos casos, comuns a 

diversos organismos vivos, embora nem todas as capacidades e limites digam respeito a todas 

as espécies. 

O sonho de abandonar a Terra para colonizar o universo está no bojo da preocupação 

que a autora revela no prólogo de A condição humana, qual seja, a de que cada vez nos alienemos 

mais da Terra, de que tentemos apagar a intrínseca conexão entre a humanidade e sua morada 

terrena, circunstância que coloca em risco não apenas a Terra e os demais seres que nela habi-

tam, mas até mesmo nós próprios. Se não nos compreendemos mais como terráqueos, mas, sim, 

enquanto seres universais, tornamo-nos alheios aos processos naturais que desencadeamos 

nesse planeta no qual por acaso surgimos. Essa desconexão guarda consigo a possibilidade de 

estabelecer a Terra como passível de ser utilizada tão somente enquanto ela nos prouver re-

cursos, de modo que passamos a sonhar com a possibilidade de migrarmos para outros planetas 

que possam nos abrigar enquanto o consumimos. Essa perspectiva parece estar calcada na 



43 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

própria experiência político-ecológica gestada na modernidade: consome-se integralmente o 

que um país pode prover à sua população (ou a uma parte dela) e em seguida se coloniza outras 

localidades a fim de sustentar um modelo de consumo desproporcional com as capacidades da 

própria natureza.  

Colonizamos, fomos colonizados. Desenvolvemos venenos, somos envenenados. Consu-

mimos e consomem nosso trabalho até o esgotamento. Agora, a própria Terra parece ser insu-

ficiente e é necessário ir em direção a outros planetas. O problema, contudo, está no fato de que 

toda nossa estrutura biológica evoluiu sob as condições terrenas, as quais condicionam tanto 

as atividades de nossa vita activa quanto habilitam nosso espírito em suas atividades invisíveis, 

de modo que nossa vontade, nossa própria capacidade de pensamento e nossos juízos só podem 

ocorrer a partir de um corpo que se mantém vivo sob condições terrenas.  

O prolongado afastamento da Terra, como podemos observar em astronautas e cosmo-

nautas, leva a uma disfunção corpórea e mental bastante visível. Músculos se atrofiam e o corpo 

tenta se adaptar à nova gravidade e alimentos, de modo que, no retorno ao seu local de origem, 

há um desconforto decorrente da falta do contato entre o corpo e a Terra. Nesse mesmo movi-

mento, a mente, condicionada às novas circunstâncias espaciais, ao regressar ao seu local ori-

ginário revela um desacordo na compreensão da força gravitacional e de como interagir com o 

ambiente. A alienação da Terra em direção ao universo, mencionada por Arendt em A condição 

humana (2018, p. 7), ainda não tinha as experiências das viagens espaciais realizadas por seres 

humanos. Nossas experiências mais recentes, todavia, nos revelam tanto essas disfunções oca-

sionadas pelo afastamento entre seres humanos e Terra, quanto coloca em destaque a dimen-

são de uma preocupação com nossa morada terrena, haja vista ela estar cada vez mais amea-

çada não de destruição total, pois apesar dos esforços empreendidos não temos felizmente 

ainda esse poder, mas do risco de aniquilamento de diversas outras espécies e da extinção do 

próprio holoceno, isto é, das condições pelas quais a Terra se tornou a quintessência da condi-

ção humana. 

 



44 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

3. Mortalidade e imortalidade: finitude e condição negativa da política 

Compreender que a Terra é o sustentáculo da vida tal como a conhecemos coloca em 

questão também a natalidade e a mortalidade como condições de nossa existência, pois são elas 

que demarcam os extremos no qual a vida ocorre, são os fatos primeiro e último da existência 

humana, do momento de irrupção original e da finitude constitutiva da espécie do homo sapiens.  

Arendt faz uso de seu método de retorno às experiências originárias para pensar a mor-

talidade como um existencial, isto é, vai em direção à autocompreensão que os gregos tinham 

de si e de como os homens são seres mortais em uma realidade constituída por deuses imortais 

e por uma natureza imortal, ciclo constante que sempre se renova. A imortalidade é concebida 

como “continuidade no tempo, vida sem morte nesta Terra e neste mundo, tal como foi dada, 

segundo o consenso grego, à natureza e aos deuses do Olimpo” (Arendt, 2018, p. 21). A morta-

lidade, pela compreensão grega, diz-nos Arendt, designa algo próprio dos homens, o único ser 

mortal frente a todo um universo imortal. Essa mortalidade tem duas faces: ao mesmo tempo 

que entende o homem inserido em uma lógica de nascimento e morte compartilhada com os 

demais homens, identifica este intervalo como local em que se desenrola uma existência única, 

isto é, a “mortalidade dos homens reside no fato de que a vida individual, com uma história 

identificável desde o nascimento até a morte, advém da vida biológica” (Arendt, 2018, p. 22). 

Arendt entende que essa perspectiva frente a mortalidade está ligada à busca dos homens por 

também se tornarem imortais, não certamente como os deuses (embora deles assim se aproxi-

mem) ou como a natureza2, mas, através de grandes feitos e palavras, realizar o que Aquiles fez 

ao renegar a longa e feliz vida que teria ao lado de esposa e filhos, mas que teria como conse-

quência seu o nome esquecido poucas gerações depois da sua, para se dedicar a atingir a imor-

talidade e ter seu nome lembrado por mais de mil anos. 

O fato da mortalidade, embora realocado por Arendt a uma categoria da metafísica 

(Arendt, 2018, p. 10) – tendo em vista a filosofia como preparação para morte iniciada por 

 
2 Segundo Arendt, nesta autocompreensão grega, “A diferença entre o homem e o animal aplica-se à própria espé-
cie humana: só os melhores (...), que constantemente provam ser os melhores (...) e que ‘preferem a fama imortal 
às coisas mortais’, são realmente humanos; os outros, satisfeitos com os prazeres que a natureza lhes oferece, 
vivem e morrem como animais” (Arendt, 2018, p. 23). 



45 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

Platão3 e a crítica ao ser-para-a-morte de Heidegger –, pode ser resgatado para uma compreen-

são da política pensada existencialmente a partir da condição humana, isto é, não determinada 

pela metafísica. Esse resgate é possível ao pensarmos que a mortalidade é um condicionante da 

existência humana, é um existencial na medida em que é uma possibilidade sempre latente, 

limite da aparição dos homens no mundo frente àqueles que compartilham com ele um espaço 

comum. Essa questão pode ser pensada, por exemplo, quando Arendt retorna às experiências 

da língua romana, a qual “empregava como sinônimas as expressões ‘viver’ e ‘estar entre os 

homens’ (inter homines esse), ou ‘morrer’ e ‘deixar de estar entre os homens’ (inter homines esse 

desinere)” (Arendt, 2018, p. 9). De modo similar, em A vida do espírito, ao falar sobre o que sig-

nifica “estar vivo”, Arendt diz que “o aparecer e o desaparecer – uma vez que um segue o outro 

– são os eventos primordiais que, como tais, demarcam o tempo, o intervalo temporal entre o 

nascimento e a morte” (Arendt, 2010, p. 37).  

A morte, assim, aparece sob duas perspectivas: a) “deixar de estar entre os homens” e b) 

desaparecer. Ambas as concepções, todavia, não são questões efetivamente distintas, mas dois 

perfis sob os quais Arendt encara o evento da morte, ângulos de visão que revelam o mesmo 

objeto sob uma outra ótica. 

Existir é ao mesmo tempo estar entre os homens e aparecer aos outros homens. Nesta 

formulação, surge a presença da filosofia da Existenz jasperiana no pensamento de Arendt.4 Não 

há Existenz isolada, mas sempre se existe enquanto membro de uma comunidade e da humani-

dade, ou seja, em termos arendtianos, só se existe enquanto membro da pluralidade humana.5 

A morte demarca justamente que o tempo de aparição é finito, e embora não seja a condição 

central do pensamento político, ela, em certo aspecto, condiciona os seres humanos na medida 

em que só são mortais aqueles que não reduzem seu ser à mera animalidade, à figura do animal 

 
3 Nesse sentido, Arendt diferencia a experiência do eterno da experiência do imortal, compreendendo aquela como 
“verdadeiro centro do pensamento estritamente metafísico”, de modo que em Platão “a preocupação com o eterno 
e a vida do filósofo são vistas como inerentemente contraditórias e em conflito com a luta pela imortalidade, que 
é o modo de vida do cidadão, o bios politikos” (Arendt, 2018, pp. 23-24) 
4 Sobre a presença do pensamento de Jaspers em Arendt, cf. Nunes, 2018. Mais especificamente sobre a raiz exis-
tencial da filosofia arendtiana, cf. Dias, 2020. 
5 Cf. o terceiro capítulo (“A ‘humanidade’ no crime contra a humanidade”) em Correia, 2023. 



46 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

laborans, isto é, os que podem almejar a imortalidade através das ações que se transformarão 

em memória e que podem inspirar outras pessoas e ajudar a fundar corpos políticos. 

Visualizemos a distinção entre duas dimensões da existência humana: 1) uma em sen-

tido vulgar, em que o homo sapiens é compreendido apenas em sua dimensão biológica e fática, 

e 2) outra em sentido existencial, em os homens existem apenas enquanto partícipes de uma 

pluralidade humana que resguarda o espaço para a individualidade ao mesmo tempo que os 

mantém vinculados a um mundo comum. Embora seu pensamento seja marcado por diversas 

distinções teóricas, Arendt não demarca o que parece ser flutuante em seu pensamento: o que 

é a existência. Em certos momentos, Arendt faz uso da existência em um sentido mais vulgar 

(1), ao passo que em outras situações a existência adquire um aspecto mais específico, confe-

rida de um caráter de distinção entre os homens e os demais entes, o que levaria à existência 

política (2).  

Creio que Jaspers ilumine essa questão ao distinguir Dasein – a existência factual e em-

pírica, as coisas do mundo, que os homens também o são – de Existenz, a existência possível, 

uma inobjetividade que é esclarecida pelo pensamento e na vivência no mundo junto aos outros 

homens, sendo a comunicabilidade o critério da racionalidade filosófica e das relações existen-

ciais (Nunes, 2018, p. 39, 45, 54, 74; Hinchman, 2006, p. 62; Dias, 2020, p. 167-170). Caso se 

siga a distinção às últimas consequências, Dasein, a existência 1 dita acima, não existe, apenas é 

como as coisas também o são. Todavia, creio que devemos nos lembrar do que pontua André 

Duarte (2013) ao dizer que as distinções arendtianas não são rígidas, mas que, na verdade, elas 

se relacionam em diferentes graus, de modo que, como coloca Hinchman, “ninguém pode ser 

Existenz todo o momento” (2006, p. 61), não se é apenas um ou outro, mas trata-se de dimen-

sões que se alternam em nossa vida cotidiana.6 

Nesse sentido, Arendt ressalta que, na compreensão grega, “Quem quer que vivesse uni-

camente uma vida privada (...) não era inteiramente humano” (2018, p. 46). Enfatizo aqui a ideia 

 
6 Um exemplo disso é Arendt também afirmar, ao falar sobre o espaço público, que ninguém suportaria uma vida 
toda passada em público, para além do fato de que “Uma existência vivida inteiramente em público, na presença 
de outros, torna-se, como se diz, superficial” (Arendt, 2018, p. 87), junto à publicidade de nossa existência, há que 
se ter um espaço para se resguardar da luz do público. 



47 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

de unicamente, pois não me parece que Arendt receba o pensamento grego indiscriminada-

mente, mas o adeque à moldura existencial, como indica o casal Hinchman (HINCHMAN, 2006, 

p. 58-59, 78-81). O modo como os gregos se autocompreendiam é pensado mediante o método 

que Arendt recebe da Existenzphilosophie, desenhando uma imagem a partir de conceitos feno-

menológico-existenciais. O humano, que Arendt pontua acima, é o cidadão grego que tem tanto 

uma vida privada quanto participa da esfera pública. Aqueles que viviam apenas para assegurar 

sua mera existência fática – o Dasein jasperiano – não existiam, pois não estavam entre os ho-

mens, não apareciam, não eram Existenz, não eram, portanto, livres; ou, pensando pela outra 

via, por não serem livres, não existiam. 

Assim, a mortalidade se apresenta também como condição da política, não de modo di-

reto, mas como um existencial a ser transcendido sob a forma da imortalidade, pois, diz Arendt, 

“Sem essa transcendência em uma potencial imortalidade terrena, nenhuma política, no sentido 

restrito do termo, nenhum mundo comum nem domínio público são possíveis” (Arendt, 2018, 

p. 67). Apenas assumindo a possibilidade de algo que sobreviva à morte, que transcenda o ciclo 

biológico e adquira, em algum aspecto, um elemento de permanência, é que se pode falar de 

política. A mortalidade, pode-se então formular, é uma condição negativa da política, pois é a 

busca da imortalidade que a torna possível. Este domínio público que sobrevive à morte, por 

sua vez, só existe quando se fala da pluralidade humana, da Existenz e não apenas de Dasein 

(para usar novamente os termos de Jaspers), pois “jamais existiu um domínio público entre os 

membros de uma família” (Arendt, 2018, p. 62), sendo sempre premente a participação em um 

mundo comum compartilhado por uma real pluralidade. 

4. Natalidade e a existência plural: a condição positiva da política 

A existência, porém, mais que definida em função da morte, constitui-se e é condicionada 

de maneira ainda mais potente pela natalidade. Mais uma vez, trata-se de pelo menos duas di-

mensões do que essa categoria significa e de como pode-se concebe-la como um existencial: 1) 

a natalidade condiciona a vida humana em sentido fático, enquanto início biológico no qual che-

gamos na Terra, e 2) a capacidade que os seres humanos têm de iniciar algo novo, trazer uma 



48 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

novidade ao mundo constituído pela humanidade, não mais circunscrita apenas em sentido na-

tural, isto é, a natalidade como espontaneidade criativa capaz de tornar os indivíduos imortais 

através da palavra e da ação realizada publicamente junto à pluralidade humana.  

É com essas duas dimensões em mente que Arendt diz: “a ação tem a relação mais es-

treita com a condição humana da natalidade; o novo começo inerente ao nascimento pode fa-

zer-se sentir no mundo somente porque o recém-nascido possui a capacidade de iniciar algo 

novo, isto é, agir” (Arendt, 2018, p. 10). O nascimento efetivo é sempre uma possibilidade de 

ação que surge no mundo humano, e a ação efetiva “é como um segundo nascimento” (Arendt, 

2018, p. 221). 

Acima ressaltei, com base em A vida do espírito e A condição humana, que a morte é vista 

como “desparecer” e “deixar de estar entre os homens”, respectivamente. A mortalidade de-

signa o evento que tira os homens da esfera de aparição, esta que, por sua vez, só pode ser 

definida também como uma esfera de pluralidade. No mesmo movimento de compreensão da 

mortalidade enquanto condição que limita o tempo em que aparecemos e estamos entre outros 

seres humanos, a natalidade designa justamente o movimento que leva à aparição efetiva. É o 

fato da natalidade que põe em jogo a existência como aparição a uma pluralidade humana, mo-

vimento que sai de um ente isolado e que surge a outros na mesma medida em que os outros se 

lhe apresentam. Se a mortalidade é o evento que nos impõe um fim e, nessa perspectiva, condi-

ciona nossa existência como finita no tempo e espaço, é só por meio da natalidade que a irrup-

ção para existir pode se efetivar de fato, marco que limita também a existência quanto a seu 

início. O impulso para criar o espaço de lembrança capaz de imortalizar os seres humanos pode 

até ser posto pela nossa condição mortal, mas o movimento efetivo só pode ser descrito como 

ação, como a capacidade de iniciar algo novo, a realização de feitos que mereçam ser lembrados. 

A imortalidade só é possível pela natalidade. Se a mortalidade é a condição negativa, a natali-

dade é a condição positiva da política. 

Entender que a natalidade constitui um existencial é um dos modos de situar a Existenz 

como não reduzível apenas a si mesma. Na diferenciação entre Dasein e Existenz, tal como feita 

por Jaspers e deslocada aqui para Arendt, a natalidade implica tanto o nascimento em sentido 



49 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

convencional – nesse sentido, próprio da vida fática de Dasein – quanto a abertura da Existenz 

aos membros de uma esfera de aparição, de modo que ao “agir e ao falar, os homens mostram 

quem são, revelam ativamente suas identidades pessoais únicas, e assim fazem seu apareci-

mento no mundo humano” (Arendt, 2018, p. 224). A natalidade aqui diz respeito à capacidade 

de agir, à espontaneidade que condiciona nosso modo de ser como uma possibilidade, uma Exis-

tenz possível, como diria Jaspers. Desse modo, afirmar cada um de nós como uma possibilidade 

sempre latente “significa que se pode esperar dele o inesperado, que ele é capaz de realizar o 

infinitamente improvável”, e, nesse modo de encarar a realidade, “o novo sempre aparece na 

forma de um milagre” (Arendt, 2018, p. 222). A natalidade, assim, condiciona a existência hu-

mana pelo menos de dois modos: 1) em sentido biológico, coloca em questão o recém-nascido, 

aquele que traz consigo sempre a possibilidade do novo; 2) em sentido existencial, refere-se ao 

recém-chegado em uma esfera plural e que se apresenta, mostra quem se é, por meio de seus 

atos e falas. 

Ao observar a construção do argumento de Arendt, é interessante frisar que esse apare-

cimento – via ação e discurso – é compreendido em um espectro ainda mais amplo de existen-

ciais. Isso porque, segundo a autora, embora ação e discurso sempre se acompanhem mutua-

mente, a ação diz respeito mais propriamente “ao fato do nascimento”, “a efetivação da condi-

ção humana da natalidade”, ao passo que “o discurso corresponde ao fato da distinção e é a 

efetivação da condição humana da pluralidade, isto é, do viver como um ser distinto e único 

entre iguais” (Arendt, 2018, p. 223). Ora, não obstante Arendt evocar a relação ação-natalidade 

e discurso-pluralidade, não se pode, com isso, esquecer da própria relação também entre ação-

discurso e natalidade-pluralidade. 

Ação e discurso sempre se acompanham na revelação de quem alguém é, e “desacompa-

nhada do discurso, a ação perderia não só o seu caráter revelador, como (...) o seu sujeito”, de 

modo que a “ação muda deixaria de ser ação, pois não haveria mais um ator; e o ator, realizador 

de feitos, só é possível se for, ao mesmo tempo, o pronunciador de palavras” (Arendt, 2018, 

223). É nesse sentido que dois pontos se destacam: 1) ao dizer que a ação só pode existir en-

quanto for acompanhada do discurso, sob pena de deixar de ser ação, o discurso também se 



50 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

torna condição para ação; e 2) o peso da pluralidade como condição da ação se torna ainda mais 

efetivo pelo vínculo direto entre pluralidade e discurso. Dizer que discurso e pluralidade são 

condições da ação significa justamente ressaltar que o ator só existe também enquanto “pro-

nunciador de palavras”, e esse ato – o discurso –, por sua vez, só pode vir-a-ser frente a uma 

pluralidade humana que ouça as palavras pronunciadas. Não há ação sem discurso, não há dis-

curso sem pluralidade, não há ação sem pluralidade. 

Não se trata apenas de lógica, mas de perceber a correlação entre os existenciais, dos 

condicionantes da existência humana e da política. A natalidade não é descrita como a condição 

da ação – quem ganha este status “maior” é justamente a pluralidade –, mas, defendo aqui, ela 

também o é. Dizer que a ação efetiva a natalidade é dizer também que a ação só se realiza en-

quanto natalidade, irrupção no mundo humano – não mais apenas em sentido biológico, mas, 

sobretudo, existencial – portadora de uma novidade. Enquanto uma das condições mais gerais 

da vida humana e a categoria central do pensamento político, a natalidade também surge como 

condição da ação, pois é por meio dos meus atos que eu passo a existir para os outros, que 

transcendo a mim mesmo enquanto Dasein, que eu nasço para o mundo humano. A natalidade 

condiciona a existência humana como uma Existenz possível; é o fato de sermos natais, capazes 

de iniciar algo novo, que nos torna capazes de agir. Porque são natais, os seres humanos podem 

transcender sua condição meramente animal, podem ser mais que uma existência fática redu-

zível a um que e, assim, revelar quem são aos demais. 

A natalidade, em certo sentido, parece se aproximar da noção de condição enquanto con-

dicionalidade humana, mas evocando, por sua vez, mais o elemento de autorrevelação do que 

o da intencionalidade das aparências, embora este último não esteja ausente. A capacidade de 

iniciar se dá porque cada homem não é um ser atômico, não é redutível a uma essência. A capa-

cidade de se autorrevelar só faz sentido enquanto um mostrar-se aos outros, pois há uma plu-

ralidade que me impele a me mostrar, embora o ator não tenha controle pleno sobre quem ele 

revela ser. Quem um indivíduo é só faz sentido caso não se o trate de modo atômico, mas como 

pertencente a uma pluralidade que se põe frente a ele. Do mesmo modo, quem ele é depende 

de sua ação e discurso realizados perante essa mesma pluralidade. O discurso tem um caráter 



51 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

existencial que não se esgota em tais questões, mas é visto em sua eminente importância polí-

tica, um suporte que confere à ação seu caráter político, pois nos impõe a agir sempre com ou-

tras pessoas. Agir é agir-com. Não apenas somos com outras pessoas, como na estrutura exis-

tencial do ser-com (mitsein) heideggeriano. Nós também só aparecemos para outros, a aparên-

cia pressupõe a pluralidade.  

Seguindo o mesmo argumento, nossa ação só existe sob a forma do com, só é possível no 

estar junto dos seres humanos plurais. Retirar essa característica da ação é condicioná-la ape-

nas ao agir “pró” ou “contra” os outros, o que significa, em termos arendtianos, indicar um ator 

solitário que se situa “fora do intercurso humano” (Arendt, 2018, p. 225). Quando isso ocorre, 

“o discurso transforma-se, de fato, em ‘mera conversa’, apenas mais um meio de alcançar um 

fim” (Arendt, 2018, p. 225). Se, para Heidegger, a vida pública do “ser-um-entre-outros” ofusca 

dasein de seu ser autêntico e de ser-si-mesmo, de modo que neste caso o discurso se transforma 

em “falatório” do “a-gente” [Das Man] (Heidegger, 2012, pp. 363-373; 471-479), para Arendt, o 

falatório, chamado por ela de “mera conversa”, só existe como modificação do discurso que não 

se dá em uma esfera em que os homens são iguais sem perder suas individualidades. Em outros 

termos, o discurso entre os homens só se transforma em mera conversa/falatório, para Arendt, 

nos casos em que o indivíduo falante se coloca em situações nas quais os outros não são trata-

dos como iguais ou seus pares, quando, ao contrário, se configura sob a lógica do meio-fim, 

“quer iludindo o inimigo, quer ofuscando a todos com propaganda. Nesse caso, as palavras nada 

revelam” (Arendt, 2018, p. 225). 

A condição de sermos seres natais, isto é, a natalidade como uma das condições genéri-

cas da existência humana, portanto, exprime um modo de ser que nos ajuda a compreender a 

forma pela qual nos inserimos em uma realidade não apenas natural, mas composta a todo mo-

mento por outros indivíduos que compartilham o mundo conosco. Por não se tratar apenas do 

nascimento natural e fático, mas de uma forma de inserção no mundo, a natalidade não é uma 

natureza ou essência humana, mas uma condição para uma existência política baseada na ação 

e no discurso, ressaltando as nossas dimensões de igualdade e diferença próprias à pluralidade 

humana. 



52 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

 

 

5. Considerações finais: a alienação e reconciliação 

O exame das condições humanas não nos revela uma resposta sobre a essência humana. 

Arendt se interessa por pensá-las a fim de compreender nossa situação contemporânea de re-

lacionamento com o mundo e com nossos pares. Para a autora, “as condições da existência hu-

mana (...) jamais podem ‘explicar’ o que somos ou responder à pergunta sobre quem somos, 

pela simples razão de que jamais nos condicionam de modo absoluto” (Arendt, 2018, p. 13). O 

explicar diz respeito à interpretação causal, fruto das ciências da natureza e transpostas pelo 

positivismo para as “ciências humanas”. Arendt, imiscuindo-se em outra via de pensamento, 

busca compreender, encontrar o sentido/significado que há na existência humana para além 

das explicações causais. As condições, para além de explicações naturais, indicam o elemento 

de abertura e espontaneidade incondicional entre pluralidade humana e mundo. 

Esse método pelo qual procede o raciocínio de Arendt se ergue como uma parte da sua 

moldura teórico-metodológica. Ainda que busque distinguir fenômenos e conceitos, delimi-

tando aquilo que é alguma coisa, considera todos assuntos sobre os quais reflete como irredu-

tíveis a uma essência isolada, atômica. Nesse sentido, recebe como via de pensamento uma en-

xurrada de concepções provenientes da filosofia da existência, mas lhe dá uma recepção crítica, 

aceitando termos, mas também os criticando e reconfigurando. Suas concepções acerca da exis-

tência humana a guiam metodologicamente para um exame de nosso tempo. Seus questiona-

mentos se dirigem, em A condição humana, a um leque de situações que se dedica a compreen-

der o que engendrou o declínio da esfera pública, as várias circunstâncias cristalizadas, de um 

modo ou de outro, até nossa situação de ruptura com a tradição. 



53 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

É por isso que, como diz Odilio Aguiar, o “grande tema d’A condição humana é a aliena-

ção” (2009, p. 115)7, o “tema da alienação possui como contraposição (...) a ideia de condição 

humana” (2009, p. 116). Esta interpretação nos é valiosa ao indicar que a alienação é um modo 

de tentar apagar a condicionalidade humana como abertura ao mundo, reduzindo-a a algum 

tipo de natureza já, de partida, completamente condicionada. Como diz ainda Aguiar, “condição 

humana indica posição, lugar na Terra e no mundo” (2009, p. 129), mas também, penso, signi-

fica pertencimento à própria Terra, ao mundo e à pluralidade humana. Nesta mesma linha, tam-

bém se encontra a interpretação de Rodrigo Alves Neto, ao dizer que a discussão de Arendt diz 

respeito à “alienação com relação às condições básicas com as quais o homem precisa se cor-

responder para estabelecer o seu pertencimento a este mundo” (Alves Neto, 2009, p. 54). Esta 

noção de pertencimento é de singular importância na medida em que se constitui na relação 

homem e mundo que engendra a tese arendtiana de ser do mundo. 

 A pergunta “o que estamos fazendo?” tem como prerrogativa a investigação de 

como os seres humanos se mantém ativos no mundo, em que atividades eles se engajam e, as-

sim, busca-se compreender o que condiciona suas atividades, o que elas engendram e como isso 

impacta a existência humana. Daí a alienação aparecer como tema que se contrapõe à condição 

humana, pois tem como modus operandi retirar os homens de sua perspectiva existencial de 

relação com o mundo, reduzindo o ser humano a um quid identificável e proporcionando uma 

pobreza de experiência. Alienar-se – seja da Terra para o universo, seja do mundo para o si-

mesmo (Arendt, 2018, p. 7) – é perder o contato com a existência. Como já afirmara no epílogo 

a Origens do totalitarismo, “Ideologia e terror”, escrito à mesma época de A condição humana,  

Até mesmo a experiência do mundo, que nos é dado material e sensorialmente, depende do 
nosso contato com o os outros homens, do nosso senso comum que regula e contra todos os ou-
tros sentidos, sem o qual cada um de nós permaneceria enclausurado em sua própria particula-
ridade de dados sensoriais, que, sem si mesmos, são traiçoeiros e indignos de fé. Somente por 
termos um senso comum, isto é, somente porque a terra é habitada, não por um homem, mas 

 
7 Justamente por isso está vinculada com Origens do totalitarismo, na medida em que esta sua primeira grande 
obra designa o fenômeno totalitário – regime que cristalizou concepções políticas, científicas, econômicas e sociais 
em algo incomparável na história da humanidade – como evento ligado a um afastamento dos cidadãos da vida 
pública, à perda e declínio do mundo político. Arendt confirma esta hipótese ao afirmar que “o propósito final da 
análise histórica [realizada em A condição humana] é o de rastrear até sua origem a moderna alienação do mundo” 
(Arendt, 2018, p. 7. Adição minha). 



54 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

por homens no plural, podemos confiar em nossa experiência sensorial imediata (Arendt, 1989, 
p. 528). 

Apesar, todavia, de ser do mundo, o ser humano não é completamente condicionado por 

ele. É nesse sentido que Arendt entende que a compreensão persegue uma reconciliação entre 

pluralidade humana e mundo ou, ainda, seguindo o exposto neste capítulo, entre a humanidade 

e a Terra. O pensamento arendtiano coloca, assim, um aparente paradoxo de que haja uma ina-

dequação entre humano e mundo ao mesmo tempo em que o ser humano é do mundo. O tema 

do pertencimento junto ao da inadequação está no âmago do sentido da condição humana: per-

tencemos a uma realidade por termos nossa origem e desenvolvimento sempre vinculados a 

ela, contudo, ela não nos define essencialmente, mas senão existencialmente, isto é, tudo aquilo 

que compõe nossa realidade atua como condição de nossa existência, tal como na compreensão 

da Terra como quintessência da condição humana visto acima.  

Arendt sabe que para compreender a pluralidade e o mundo, ela precisa, de algum modo, 

conciliar os homens como seres que habitam e são do mundo, mas que não podem transformar 

o mundo neles mesmos. O modo pelo qual Arendt faz essa reconciliação tem parte de sua mol-

dura na compreensão das outras condições mais gerais de nossa existência, a natalidade e a 

mortalidade, pensados não apenas em suas dimensões fático-naturais, mas também enquanto 

formas existenciais de interação com o mundo e com a pluralidade humana. Se a mortalidade é 

“deixar de estar entre os homens” e “desaparecer”, é essa sua dimensão que negativamente 

pode nos impelir à busca da imortalidade pela memória dos nossos atos. A natalidade, portanto, 

desponta como forma de nos singularizarmos na mesma medida em que somos parte de uma 

comunidade política, de iniciarmos algo novo junto aos demais pares que convivem conosco. A 

existência humana só ganha uma existência efetiva e única através de tais condições. Contudo, 

os existenciais, isto é, as condições não podem explicar o que “somos” ou responder sobre quem 

somos. Justamente pelas condições não nos definirem em absoluto, cabe as assumirmos como 

ponto de partida para nossas formas de vida em vez de nos alienarmos dela em busca de uma 

existência incondicionada. Não apenas esse modo de vida não é factível, como também ele pa-

rece querer reduzir todo o ato de existir em um processo de autofabricação. Pensar tais ques-

tões não tem uma função científica ou ontológica, mas, sim, tem como intenção compreender 

quem somos e o que realizamos, elas nos ajudam a compreender como podemos realizar uma 

(re)conciliação com o mundo e com a pluralidade humana da qual fazemos parte.  



55 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 39-55 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873/rpvn10v2-42 
 
 
 

Referências 

ALVES NETO, Rodrigo. Alienações do mundo: uma interpretação da obra de Hannah Arendt. São Paulo: Loyola; 
Rio de Janeiro: PUC-Rio, 2009. 

ARENDT, Hannah. A condição humana. Trad. R. Raposo. 13ª edição. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2018. 

ARENDT, Hannah. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. 2ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2010. 

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo: anti-semitismo, imperialismo, totalitarismo. Trad. R. Raposo. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1989. 

CORREIA, Adriano. O caso Eichmann: Hannah Arendt e as controvérsias jurídicas sobre o julgamento. São 
Paulo: Edições 70, 2023. 

DIAS, Lucas Barreto. “Condicionalidade e intencionalidade em Hannah Arendt”. Veritas (Porto Alegre), [S. l.], 
v. 69, n. 1, p. e45547, 2024. DOI: 10.15448/1984-6746.2024.1.45547. Disponível em: https://revis-
taseletronicas.pucrs.br/veritas/article/view/45547. Acesso em: 23 ago. 2024. 

DIAS, Lucas Barreto. Hannah Arendt e a intencionalidade das aparências. Trans/Form/Ação, [S. l.], v. 43, n. 
Special Issue, p. 301–316, 2022. DOI: 10.1590/0101-3173.2020.v43esp.22.p301. Acesso em: 23 ago. 
2024. 

DUARTE, André. “Hannah Arendt e o pensamento político: a arte de distinguir e relacionar conceitos”. Argu-
mentos Revista de Filosofia, Fortaleza, ano 5, n. 9, p. 39-62, jan./jun. 2013. Disponível em: 
http://www.periodicos.ufc.br/argumentos/article/view/19001  

HINCHMAN, L.P.; HINCHMAN, S.K. “Existentialism politicized: Arendt’s debt to Jaspers”. In: Hannah Arendt: 
Critical Assessments of Leading Political Philosophers – Volume IV – Arendt and Philosophy. New 
York: Routledge, 2006, pp. 58-86. 

NUNES, I.V.B. “In-Between” – o mundo comum entre Hannah Arendt e Karl Jaspers: da existência política ao 
exemplo moral. Doutorado em Filosofia [Tese]. Unicamp. 2018.  

Recebido em: 03-12-2025 

Aprovado em: 20-12-2025 

Lucas Barreto Dias 

Doutor em Filosofia pela UFMG. Professor do Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Ceará 
(IFCE) e docente do quadro permanente do Curso de Mestrado Acadêmico em Filosofia da Universidade Es-
tadual do Ceará (UECE).  Membro do GT de Filosofia Política Contemporânea da ANPOF. Pesquisador visitante 
na Technische Universität Darmstadt como bolsista de pós-doutorado no exterior financiado pelo CNPq. 

 

 

 

 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/veritas/article/view/45547
https://revistaseletronicas.pucrs.br/veritas/article/view/45547
https://doi.org/10.1590/0101-3173.2020.v43esp.22.p301
http://www.periodicos.ufc.br/argumentos/article/view/19001

