
 
 

 

PERSPECTIVAS  
REVISTA DO PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA  
DA UNIVERSIDADE FEDERAL DO TOCANTINS 
 
VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
ISSN: 2448-2390  

O estoicismo e a medicina pneumática 

Stoicism and Pneumatist Medicine 

DOI: 10.20873/rpvn10v2-40 

Bruno Alonso 
E-mail: brunoalonso@id.uff.br 

Orcid: https://orcid.org/000-0003-0534-2950 

Resumo 
Este artigo pretende fomentar a discussão de um tema pouquíssimo explorado pelos historiadores da 
filosofia. A medicina pneumática, uma seita médico-filosófica, que se difundiu em Roma durante a dinastia 
flaviana (69-96 d.C.) e o reinado de Trajano (98-117 d.C.). O cerne do tema é a influência do estoicismo em 
Ateneu de Antália, em como a física estoica e a teoria do pneuma se tornaram os alicerces da sua doutrina. 
Explorar a escola pneumática de medicina é, em uma perspectiva mais ampla, evidenciar uma ligação visceral 
que transcende as supostas fronteiras que dividem a filosofia e a medicina. 
 
Palavras-chave 
Filosofia; Medicina; Estoicismo; Medicina pneumática; Ateneu de Antália; Pneuma. 
 
Abstract 
This paper aims to promote the discussion of a topic rarely explored by historians of philosophy. Pneumatist 
medicine, a medical-philosophical sect, which was spread in Rome during the Flavian dynasty (69-96 AD) 
and the reign of Trajan (98-117 AD). The heart of the theme is the influence of Stoicism in Athenaeus of 
Attaleia, in how the Stoic physics and the theory of pneuma became the foundations of its doctrine. Exploring 
the Pneumatist School of medicine is, in a broader perspective, to highlight a visceral connection which 
transcends the supposed boundaries that divide philosophy and medicine. 
 
Keywords  
Philosophy; Medicine; Stoicism; Pneumatist Medicine; Athenaeus of Attaleia; Pneuma. 

1. As raízes da escola pneumática de medicina 

A seita pneumática se desenvolveu entre os séculos I e II d.C. em Roma. Os pneumáticos 

viam em Hipócrates o alvorecer da medicina, mas se posicionavam como seguidores da escola 



2 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

médica de Alexandria, cujos expoentes são Herófilo (335-280 a.C.) e Erasístrato (310-250 a.C.). 

A escola alexandrina prosperou durante o reinado dos Ptolomeus, uma época de grande 

valorização da cultura, das artes e da filosofia. Nesse contexto, Herófilo e Erasístrato fundaram 

uma escola médica de anatomia. Ambos trabalharam juntos na dissecação de cadáveres e seus 

estudos produziram conhecimentos cruciais acerca da anatomia humana. O médico dogmático 

Praxágoras de Cós (340 a.C.), outra notável influência para a medicina pneumática, havia 

observado a estrutura anatômica das artérias e das veias, e sustentava que as artérias são 

responsáveis por transportar o pneuma dos pulmões para o coração, assim como as veias 

transportam o sangue do fígado para o corpo. Contudo, é Herófilo quem descobre a estrutura 

dos nervos no corpo, que todos confluem para o cérebro e são as matrizes da sensação e do 

movimento.1 No interior do modelo anatômico de Herófilo, o pneuma desempenha um papel 

central, porque é através dele que os nervos operam. 

ἀρχαὶ οὖν τῆς ἰατρικῆς τρεῖς· ἡ μὲν εὑρέσεως, ἡ δὲ ἐκ τοῦ συστήσασθαι τὴν τέχνην, ἡ δὲ 
ὑφηγήσεως. εὑρέσεως μὲν οὖν ἁπλῆς τῶν ἐν τῇ ἰατρικῇ ἡ παλαιοτάτη καὶ ἄνευ λόγου ἀρχὴ καὶ 
πεῖρα, ὡς παρὰ Αἰγυπτίοις καὶ πᾶσι βαρβάροις. τοῦ δὲ εἰς σύστημα τέχνης ἀγαγεῖν τὴν τῶν 
Ἀσκληπιαδῶν ἰατρικὴν, ταύτης δὲ ἀρχὴ λόγος καὶ πεῖρα. ὑφηγήσεως δέ, ὥς φησιν Ἀθήναιος, ἢ 

 
1 Lewis e Leith confrontam as concepções fisiológicas sobre o pneuma de Herófilo e Erasístrato com as visões dos 
médicos dogmáticos Diocles de Caristo (IV a.C.) e Praxágoras. Diocles sustenta que a função do pneuma é apenas 
resfriar o corpo, ou seja, manter a temperatura corporal amena evitando um calor excessivo. Praxágoras, Herófilo 
e Erasístrato pensam além e concordam que o pneuma está na raiz do movimento, das sensações e do pensamento: 
“For Diocles pneuma was not necessarily a functional agent working in the heart (as in Aristotle) or brain or 
moving through vessels in order to reach organs which require its substance or capacities (as in On the Sacred 
Disease). Taken as a whole, the evidence seems to suggest that Diocles did not think that the air which entered the 
body became ‘pneuma’ in the sense of a distinct airy substance facilitating the activity of the body in any direct way 
beyond cooling it and thus preventing it from overheating. Cooling and ventilation of the body appear to be the 
main (and perhaps only) functions of air/pneuma in the body. These effects are achieved by external air brought 
into the body through the processes of respiration and transpiration. The air related to digestion, on Diocles’ 
account, had only pathological effects, which harm the regular activity of the body rather than contribute to it. On 
the whole, Diocles’ interest in pneuma as an agent contributing directly to human activity seems fairly narrow, 
particularly in comparison to other physicians who were active around or shortly after his time. For Praxagoras 
and Herophilus (and Erasistratus) there is substantial concrete and independent evidence for their interest in and 
discussion of pneuma, and for their incorporation of this concept into their respective explanations of the human 
body and their medical theories and methods. Although these physicians did not connect pneuma with ‘soul’ as 
such, in their theories it acquired crucial significance in motion and sensation, and perhaps in cognition and other 
intellectual activities as well. The growing significance of pneuma was evidently linked to developments in 
understanding the body’s vessel systems. It seems unlikely to be coincidental that with the separate identification 
of the arteries and isolation of their pulsating motion, Praxagoras suggested that it was pneuma alone passing 
through these vessels that discharged their functions, while Herophilus made the same claim for the nervous 
system upon its discovery. With the physiological systems of Erasistratus and Asclepiades, addressed in the next 
chapter, pneuma will acquire even more potency and will be analysed in more intricate ways, drawing on 
contemporary philosophical theory as well as medical” (Lewis and Leith, 2020, pp. 123-124). 



3 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

παραδόσεως, καθώς τινες λέγουσιν, ἀρχὴ ἡ φυσικὴ θεωρία. ἁπλῶς δὲ καὶ Ἱπποκράτης ἔφη, ἀρχὴ 
τοῦ ἐν ἰατρικῇ λόγου ἡ φύσις πρῶτον· ἀπὸ γὰρ τοῦ φυσιολογεῖν ἄρχονται οἱ δογματικοὶ, ἐπειδὴ 
ἐκ τῶν κατὰ φύσιν καὶ τὰ παρὰ φύσιν δύνανται εἰδέναι, ἄνευ δὲ τοῦ γνῶναι τὸ κατὰ φύσιν, τὸ 
παρὰ τοῦτο ἔχον οὐχ οἷόν τε ἐπίστασθαι. 

Existem três pontos de partida na medicina: um é o da descoberta, outro é o da constituição da 
arte, e o último é o da exposição. No caso da simples descoberta do que é próprio à medicina, o 
ponto de partida mais antigo é a experiência sem razão, como entre os egípcios e os demais 
bárbaros. No ponto de partida para fundamentar a arte médica dos Asclepíades estão a razão e 
a experiência. O ponto de partida da exposição, como diz Ateneu, ou da instrução, como dizem 
alguns outros, é o estudo da natureza. Hipócrates disse simplesmente: “O ponto de partida do 
logos na medicina é, antes de tudo, a natureza” [cf. Sobre as partes do homem 2.1]. Os dogmáticos 
partem do conhecimento da natureza, pois a partir do que é consoante à natureza são capazes 
de saber o que lhe é contrário, mas sem saber o que está de acordo com ela, não é possível 
compreender o seu reverso (Ps.-Gal. Intro. 2.1, tradução nossa). 

A obra pseudo-galênica Introductio sive medicus especifica quais são os três pontos de 

partida da medicina. A experiência empírica, baseada na observação, denominada “descoberta”. 

A união da experiência com a razão definida como “constituição da arte”, ou seja, a medicina 

alçada ao status de um saber específico. E o ponto de partida da “exposição”, compreendido 

como o estudo da natureza. Ateneu de Antália (≅ I a.C. - I d.C.) é mencionado como um defensor 

da premissa de que a medicina deve partir do conhecimento da natureza. Esse pressuposto 

remonta à medicina dogmática, que se respaldava no conhecimento do que é harmônico e do 

que é conflitante com a natureza.  

A escola pneumática desenvolveu a base lógica de sua medicina de maneira independente da 
tradição hipocrática, isto é, sem a preocupação de corrigir ou atribuir dogmas a Hipócrates. O 
objetivo central dos pneumáticos parece ter sido revisar a medicina dogmática. Credita-se aos 
pneumáticos a tradição de cunhar Hipócrates como ‘o pai da medicina’. A influência dos 
pneumáticos na tradição hipocrática pode ser medida pelos comentários de Galeno, que atribuiu 
a Hipócrates aquilo que, de fato, era afirmado pelos pneumáticos, os quais, por sua vez, 
posicionavam-se como herdeiros da tradição alexandrina e não hipocrática. Os médicos dessa 
seita reescreveram a medicina dogmática de acordo com o estoicismo (daí a importância do 
pneuma), uma filosofia natural que partia de duas concepções centrais: a unidade cósmica e a 
simpatia entre os seus componentes. Ateneu, o seu fundador, acreditava que o cosmo era 
contínuo. A matéria elementar, sob a ação das qualidades (quente, frio, úmido e seco), produziria 
o mundo visível; a mistura precisa das qualidades determinaria o que uma coisa é e, com a 
mudança da mistura, todas as coisas poderiam transformar-se em outras; o pneuma no cosmo e 
no corpo manteria as coisas unidas, bem como o seu funcionamento. Uma mudança no pneuma 
causaria uma mudança na mistura (temperamento) dos seres animados ou inanimados. A saúde 
foi concebida como a mistura apropriada da natureza de cada coisa, chamada eucrasia; o 
afastamento da natureza ou do seu equilíbrio natural traria a doença, a dissolução e a morte, 
chamada discrasia (Rebollo, 2006, pp. 69-70). 



4 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

A medicina pneumática se caracteriza por aliar o estoicismo ao método dos dogmáticos. 

Rebollo esclarece que a medicina pneumática é legatária da seita dogmática e, a despeito de 

serem descendentes da medicina hipocrática, não se viam como seus perpetuadores.  

Crisipo (282-206 a.C.) atribuiu primazia à lógica, enquanto Possidônio (135-51 a.C.) 

antepôs a física.2 A posição de Possidônio repercutiu na concepção da medicina pneumática. A 

principal ideia, inspirada no estoicismo, é a compreensão do pneuma como a força preeminente 

no corpo dos homens.3 Não somente no corpo humano, pois, para Zenão, está em todos os seres 

vivos, e, para Crisipo, na totalidade cósmica. Ateneu de Antália, o fundador da escola médica 

pneumática, teve Possidônio como mestre e uma formação filosófica permeada pelo 

estoicismo.4  

 

 

 
2 Como se observa em Diógenes Laércio, no que tange às três partes da filosofia estoica (lógica, ética e física), Zenão 
(333-261 a.C.) e Crisipo, os vanguardistas da doutrina, davam precedência à lógica. Possidônio e Panécio (185-109 
a.C.), dois estoicos tardios, priorizavam a física (Cf. Diog. Laert., VII, 40-41). 
3 Os estudos de Wellmann (Die Pneumatische Schule bis auf Archigenes, 1895) indicam que a medicina pneumática 
é herdeira direta do conceito estoico de pneuma. De acordo com Coughlin e Lewis, a interpretação histórica de 
Wellmann se tornou predominante, acatada por pesquisadores como Verbeke (L’évolution de la doctrine du 
pneuma du Stoicisme à S. Augustin, 1945) e Nutton (Ancient Medicine, 2013): “Of the several attempts to reconstruct 
the Pneumatists’ views on pneuma, most follow Wellmann by connecting them to the Stoics. The Pneumatists, 
Wellmann claims, can be distinguished from other doctors because they adopted a Stoic conception of pneuma, 
especially a three-fold division of pneuma into hectic, natural, and psychic pneuma, which they then adapted to 
Hippocratic physiology and Hippocratic medicine more generally. Wellmann goes on to reconstruct the role of 
(Stoic) pneuma in all aspects of Pneumatist medical theory, from fever to pulse diagnosis. Scholars since Wellmann 
have remained faithful to this reconstruction, modifying it here and there depending on their aims. Verbeke, for 
instance, adds that the Pneumatists wanted to use pneuma to explain something missed by both the Stoics and 
Hippocratics: the origin of vital heat. According to Verbeke, the Pneumatists answer this question by appealing to 
pneuma’s oscillation (its ‘dynamic tension’), which causes friction, in turn heating the body. Vivian Nutton, who is 
more sceptical of Wellmann’s approach than Verbeke, nevertheless claims that, like the Stoics, Athenaeus explored 
parallels between the cohesive role of pneuma in the macrocosm and the microcosm. Nearly every reconstruction 
we have encountered accepts something like Wellmann’s general Stoic/Pneumatist picture, with minor additions 
or clarifications” (Coughlin and Lewis, 2020, p. 206). Porém, eles atentam para a necessidade de compreender a 
escola pneumática em uma perspectiva mais ampla e não como meros partidários do estoicismo (Cf. Coughlin and 
Lewis, 2020, p. 230). 
4 Seus sucessores foram Agatino de Esparta, Heródoto, Magno e Arquígenes de Apameia (Cf. Coughlin e Lewis, 
2020, p. 205). Agatino e Arquígenes possuem maior relevância histórica. Agatino é reconhecido por assumir, 
inicialmente, uma posição eclética, tendência que é incorporada aos demais sucessores. O que revela como a 
história da medicina pneumática é repleta de transições e influências variadas. 



5 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

2. Uma breve contextualização das escolas de medicina em Roma 

No contexto da medicina romana se destaca a doutrina metódica fundada por 

Asclepíades de Bitínia (I a.C.).5 A sua medicina é sectária da escola anatômica de Alexandria, 

com o diferencial de adotar o atomismo de Epicuro (341-270 a.C.) como base teórica para a sua 

fisiologia.6 Para os metódicos, o pneuma é apenas um dos elementos componentes da alma.7  

Ao lado da medicina metódica, as doutrinas médicas dogmática e empirista, oriundas do 

período helenístico, atraíam seguidores em Roma. Em De sectis, Galeno (129-199 d.C.) confronta 

as divergências teóricas e metodológicas entre dogmáticos e empiristas.8 Os empiristas se 

 
5 A medicina metódica se apoia em uma visão atomística da natureza, fortemente inspirada na física de Epicuro: 
“Asclepíades de Bitínia (I a.C.), possivelmente influenciado pelo atomismo de Epicuro, revisa e corrige a medicina 
teórica e prática de Hipócrates, ou melhor, dos tratados hipocráticos, bem como dos dogmáticos e dos empíricos. 
Embora tenha se autodenominado um dogmático, afastou-se tanto dos dogmáticos quanto dos empíricos, 
procurando racionalizar a medicina. Segundo Asclepíades, o empirismo médico sem teoria era um contra-senso, e 
as teorias dos dogmáticos eram erradas e inadequadas, pois não consideravam os fatos relacionados com os 
diferentes estados de saúde e de doença. Asclepíades idealizou uma fisiologia racional que descrevia os estados de 
saúde e de doença como o fluxo e o influxo da matéria no corpo. Nessa fisiologia lógica, o corpo era composto por 
vários átomos de tamanhos distintos que constantemente se moviam no seu interior através de passagens de 
vários tamanhos; a constrição de tais passagens causaria inflamação, assim como um excesso de afrouxamento 
levaria à perda de vitalidade” (Rebollo, 2006 pp. 68-69). 
6 O anatomista Erasístrato exerceu grande influência em Asclepíades. Erasístrato contraria a teoria hipocrática de 
que o ar chega ao cérebro logo após passar pelas narinas, e argumenta que o ar atravessa, primeiramente, os 
pulmões, antes de se propagar no interior do corpo. Ele pensava, portanto, que a respiração pulmonar supre o 
corpo com o pneuma, que percorre as artérias e é bombeado pelo coração.  
7 Conforme explica Leith, o atomismo levou Asclepíades a sustentar uma concepção de alma diferente dos 
anatomistas de Alexandria. Ele adota a concepção de Epicuro de que a alma é um composto heterogêneo de quatro 
elementos: ígneo, aéreo, pneumático e “um elemento inominado” (tão sutil e imperceptível que não pode ser 
designado). Para Herófilo e Erasístrato, a experiência sensorial e cognitiva está atrelada à mediação do pneuma 
através dos nervos. Asclepíades acredita que as sensações são geradas pelos inúmeros átomos distribuídos pelo 
corpo que atingem diretamente a alma: “At the psychological level, Asclepiades’ pneumatic soul in many ways 
represented a combination of Hellenistic, especially Erasistratean, physiology and Epicurean atomism. This is well 
exemplified by Asclepiades’ account of the mechanics of sensation: while he adopted the Herophilean-
Erasistratean account of motor function mediated by pneuma in the nerves, he denied that sense-perception was 
similarly mediated. This was presumably because he took over Epicurus’ theory that sense-impressions impinged 
directly on a soul which was spread throughout the body at an atomic (or quasi-atomic) level, not just within the 
nerves: hence the sensory function which Herophilus and Erasistratus had attributed to the nerves was 
superfluous in Asclepiades’ system” (Leith, 2020, p. 151). 
8 A doutrina dogmática propõe que o médico esboce analogias entre casos similares, para compreender o que se 
oculta a partir do que lhe é apreensível. A empírica orienta que o médico se embase em experiências concretas, 
para a partir de certas observações, formular noções universais: ὀνομάζονται δ' οἱ μὲν ἀπὸ τῆς ἐμπειρίας μόνης 
ὁρμώμενοι παρωνύμως ἐκείνης ἐμπειρικοί, ὁμοίως δὲ καὶ οἱ ἀπὸ τοῦ λόγου λογικοὶ καὶ δύο εἰσὶν αὗται πρῶται 
τῆς ἰατρικῆς αἱρέσεις, ἡ μὲν ἑτέρα διὰ πείρας ἰοῦσα πρὸς τὴν τῶν ἰαμάτων εὕρεσιν, ἡ δ' ἑτέρα δι' ἐνδείξεως. καὶ 
ὀνόματά γε ταῖς αἱρέσεσιν ἔθεντο ἐμπειρικήν τε καὶ λογικήν· καλεῖν δ' εἰσὶν εἰθισμένοι τὴν μὲν ἐμπειρικὴν 
τηρητικήν τε καὶ μνημονευτικήν, τὴν δὲ λογικὴν δογματικήν τε καὶ ἀναλογιστικήν· καὶ τοὺς ἄνδρας ὁμοίως ταῖς 
αἱρέσεσιν ἔθεντο ἐμπειρικοὺς μὲν καὶ τηρητικοὺς καὶ μνημονευτικοὺς τῶν φαινομένων, ὅσοι τὴν ἐμπειρίαν 
εἵλοντο, λογικοὺς δὲ καὶ δογματικοὺς καὶ ἀναλογιστικούς ὅσοι τὸν λόγον προσήκαντο, “Os primeiros são 



6 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

destacam por se embasarem na observação e cultivarem uma memória que permite tratar casos 

similares.9 Os dogmáticos são reconhecidos por buscarem as causas inerentes ao adoecimento, 

mediante um conhecimento da natureza do corpo e dos múltiplos fatores que interferem na 

saúde.10 Pode-se dizer que na parte inicial do tratado, Galeno contrasta as escolas empirista e 

dogmática de medicina com certo distanciamento e imparcialidade. Entretanto, na parte final 

 
chamados de Empiristas, por partirem somente da experiência, sendo [os termos] parônimos; do mesmo modo, 
os que [partem] da razão [são chamados] de Racionalistas, e essas são as duas escolas primárias de medicina. A 
primeira [escola, i.e., a Empirista] avança por meio de experimentos para a descoberta de medicamentos, a 
segunda [escola, i.e., a Racionalista], por meio da indicação. E assim eles deram o nome de Empirista e de 
Racionalista às suas escolas. Mas, usualmente, a Empirista também é chamada de Observante e também de 
Memorativa; e a Racionalista de Dogmática e também de Analogística” (Gal., SI, I. 65. 5-15). Após confrontar 
dogmáticos e empiristas, Galeno descreve a medicina dos metódicos: Οἱ δὲ μεθοδικοὶ καλούμενοι, οὕτω γὰρ 
ἑαυτοὺς ὠνόμασαν, ὥσπερ οὐχὶ καὶ τῶν ἔμπροσθεν δογματικῶν μεθόδῳ τὴν τέχνην μεταχειρίσασθαι 
φασκόντων, οὐ μέχρι λόγου μοι δοκοῦσι ταῖς παλαιαῖς ἀμφισβητεῖν αἱρέσεσιν, ἀλλ' ἤδη καὶ τῶν ἔργων τῆς τέχνης 
πολλὰ μετακοσμεῖν, οἵ γ' οὔτε τόπον πεπονθότα χρήσιμον οὐδὲν ἔχειν φασὶν εἰς θεραπείας ἔνδειξιν οὔτ' αἰτίαν 
οὔθ' ἡλικίαν οὔθ' ὥραν οὔτε χώραν οὔτε τοῦ νοσοῦντος τῆς δυνάμεως τὴν ἐπίσκεψιν ἢ τῆς φύσεως ἢ τῆς ἕξεως 
αὐτοῦ. παραιτοῦνται δὲ καὶ [τὰς ὥρας καὶ τὰς χώρας καὶ] τὰ ἔθη, παρὰ μόνων τῶν παθῶν τὴν ἔνδειξιν τοῦ 
συμφέροντος ἀρκεῖν αὑτοῖς φάσκοντες οὐδὲ παρὰ τούτων κατ' εἶδος, ἀλλὰ κοινῇ καὶ καθόλου τιθέμενοι. καὶ δὴ 
καὶ καλοῦσι κοινότητας αὐτὰ δὴ ταῦτα τὰ διὰ πάντων διήκοντα τῶν ἐν μέρει καὶ πειρῶνταί γ' οἱ μὲν τῶν κατὰ 
δίαιταν νοσημάτων, ἔνιοι δὲ καὶ πάντων ἁπλῶς δύο κοινότητας ἐπιδεικνύναι καί τινα τρίτην μικτήν. ὀνόματα δ' 
αὐταῖς ἔθεντο στέγνωσιν καὶ ῥύσιν καὶ πᾶν νόσημά φασιν ἢ στεγνὸν ἢ ῥοῶδες εἶναι ἢ ἐξ ἀμφοῖν ἐπιπεπλεγμένον, 
“Os chamados Metódicos – pois assim nomeiam a si mesmos, como se os Dogmáticos acima não afirmassem 
praticar a arte com método –, ao que me parece, divergem das antigas escolas não só pelo discurso, mas também 
pela grande mudança na prática da arte [médica]; eles asseveram que o lugar afetado não aponta nada útil para a 
indicação da terapia, nem a causa, nem a idade, nem a estação do ano, nem o lugar, nem a investigação da força do 
enfermo, de sua natureza ou da sua constituição. Depreciam, também, os costumes, dizendo que basta a indicação 
do favorável, que se extrai apenas das afecções, porém não o tomando de forma específica, mas de forma geral e 
genérica. E também chamam de ‘generalidade’ as características que se encontram em todas as afecções 
particulares e tentam demonstrar que existem – algumas nas doenças do regime, enquanto outras em todas – duas 
generalidades e uma terceira mista. A essas [generalidades] deram o nome de estenose e fluxo, e dizem que toda 
doença é ou constipada, ou acompanhada de fluxo, ou composta por ambos” (Gal., SI, I. 79. 5 - I. 80. 5). 
9 οὐ γὰρ δὶς μόνον ἢ τρὶς ἀλλὰ καὶ πλειστάκις μιμησάμενοι τὸ πρόσθεν ὠφελῆσαν, εἶτ' ἐπὶ τῶν αὐτῶν παθῶν τὸ 
αὐτὸ ποιοῦν εὑρίσκοντες ὡς ἐπὶ τὸ πολὺ τὴν τοιαύτην μνήμην θεώρημα καλέσαντες ἤδη πιστὸν ἡγοῦνται καὶ 
μέρος τῆς τέχνης. ὡς δὲ πολλὰ θεωρήματα τοιαῦτ' ἠθροίζετ' αὐτοῖς, ἰατρικὴ μὲν ἦν τὸ σύμπαν ἄθροισμα καὶ ὁ 
ἀθροίσας ἰατρός, “E é principalmente deste [tipo] que se constituiu sua arte; pois tendo imitado não somente duas 
ou três, mas muitas vezes o que causou benefício anteriormente, em seguida descobriram que, na maioria dos 
casos, o produto era o mesmo nas duas afecções – e a tal rememoração chamaram de teorema, já considerada 
confiável e parte da arte. Assim, tendo-se coletado muitos desses teoremas por eles, a totalidade da coletânea é a 
medicina, e o compilador, o médico” (Gal., SI, I. 67. 5-10). 
10 οὕτω μὲν οὖν ἀπ' αὐτῆς τῆς διαθέσεως ἡ ἔνδειξις αὐτοῖς τοῦ συμφέροντος γίγνεται, οὐ μὴν ἀρκεῖν μόνην γε 
ταύτην φασίν, ἀλλὰ καὶ παρὰ τῆς δυνάμεως τοῦ νοσοῦντος ἑτέραν <ἔνδειξιν> εἶναι καὶ παρὰ τῆς ἡλικίας ἄλλην 
καὶ παρὰ τῆς ἰδίας αὐτοῦ τοῦ κάμνοντος φύσεως ἄλλην· οὕτω δὲ καὶ παρὰ τῆς ὥρας τοῦ ἔτους καὶ τοῦ χωρίου 
τῆς φύσεως καὶ τῶν ἐπιτηδευμάτων καὶ τῶν ἐθῶν ἔνδειξιν <ἀφ' ἑκάστου τούτων> γίγνεσθαι τοῦ συμφέροντος 
ἰδίαν, “Desse modo, a partir da própria disposição se dá a indicação do que vem a ser favorável. Contudo, ela por 
si só não basta – dizem –, [precisa-se] de uma <indicação> diferente [advinda] da força do enfermo, outra da idade 
e outra da peculiar natureza do doente. Assim, também das estações do ano, da natureza do lugar e dos hábitos e 
dos costumes, <a partir de cada um desses> se dá uma particular indicação de que vem a ser favorável” (Gal., SI, I. 
70. 10-20). 



7 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

do texto, o tom muda. Galeno profere críticas contundentes à medicina metódica e produz um 

desfecho de profunda contestação à legitimidade das suas ideias.11 

3. Os pilares da medicina de Ateneu: o quente, o frio, o seco e o úmido 

κατὰ δὲ τὸν Ἀθήναιον στοιχεῖα ἀνθρώπου οὐ τὰ τέσσαρα πρῶτα σώ- ματα, πῦρ καὶ ἀὴρ καὶ 
ὕδωρ καὶ γῆ, ἀλλ’ αἱ ποιότητες αὐτῶν, τὸ θερμὸν καὶ τὸ ψυχρὸν καὶ τὸ ξηρὸν καὶ τὸ ὑγρὸν, ὧν 
δύο μὲν τὰ ποιητικὰ αἴτια ὑποτίθεται, τὸ θερμὸν καὶ τὸ ψυχρὸν, δύο δὲ τὰ ὑλικὰ, τὸ ξηρὸν καὶ 
τὸ ὑγρὸν, καὶ πέμ- πτον παρεισάγει κατὰ τοὺς Στωϊκοὺς τὸ διῆκον διὰ πάντων πνεῦμα, ὑφ’ οὗ 
τὰ πάντα συνέχεσθαι καὶ διοικεῖσθαι. 

De acordo com Ateneu, o corpo do homem não é composto pelos quatro elementos primários: 
fogo, ar, água e terra. Mas pelas suas qualidades: quente, frio, seco e úmido. Ele estabelece que 
duas delas, o quente e o frio, são causas produtivas, e as outras duas, o seco e o úmido, são 
constituintes corpóreos. E insere um quinto, imbuído pelos estoicos, o pneuma, que permeia 
todas as coisas e as mantêm unidas e ordenadas (Ps.-Gal. Intro. 9, tradução nossa). 

Em Introduction sive medicus o autor apura o entendimento de Ateneu acerca da 

compleição fisiológica dos homens.12 Ele pensa que o corpo não é formado pelos quatro 

elementos (terra, água, ar e fogo), mas pelas quatro qualidades corporais (quente, frio, seco e 

úmido). Os estoicos associam os elementos às qualidades – o fogo ao quente, o ar ao frio, a água 

ao úmido e a terra ao seco –, de forma que não há uma dissociação estrita entre as duas 

categorias.13 As qualidades são manifestações sensíveis dos elementos e o próprio Ateneu, ao 

que parece, por esse motivo, fez das quatro qualidades a base teórica da sua doutrina.14 Na sua 

 
11 Cf. Gal., SI, I. 93-105. 
12 Introduction sive medicus é um texto que, tal como outros, foi arbitrariamente atribuído à Galeno (Cf. Fortuna, 
Pseudo-Galenic in the editions of Galen, 2020).  
13 Diógenes Laércio confirma o pressuposto estoico que correlaciona os elementos e as qualidades: τὰ δὴ τέτταρα 
στοιχεῖα εἶναι ὁμοῦ τὴν ἄποιον οὐσίαν τὴν ὕλην: εἶναι δὲ τὸ μὲν πῦρ τὸ θερμόν, τὸ δ᾽ ὕδωρ τὸ ὑγρόν, τόν τ᾽ ἀέρα 
τὸ ψυχρὸν καὶ τὴν γῆν τὸ ξηρόν, “Os quatro elementos juntos constituem a substância privada de qualidade, ou 
seja, a matéria: o fogo é o elemento quente, a água é o úmido, o ar é o frio e a terra é o seco” (Diog. Laert. VII, 137). 
14 O tratado hipocrático Da natureza do homem, no entanto, centra sua análise no quente, frio, seco e úmido, para 
formular a teoria dos quatro humores e elucidar a fisiologia humana: Καὶ πάλιν γε ἀνάγκη ἀποχωρέειν ἐς τὴν 
ἑωυτοῦ φύσιν ἕκαστον, τελευτῶντος τοῦ σώματος τοῦ ἀνθρώπου, τό τε ὑγρὸν πρὸς τὸ ὑγρὸν καὶ τὸ ξηρὸν πρὸς 
τὸ ξηρὸν καὶ τὸ θερμὸν πρὸς τὸ θερμὸν καὶ τὸ ψυχρὸν πρὸς τὸ ψυχρόν. Τοιαύτη δὲ καὶ τῶν ζώων ἐστὶν ἡ φύσις, 
καὶ τῶν ἄλλων πάντων· γίνεταί τε ὁμοίως πάντα καὶ τελευτᾷ ὁμοίως πάντα· ξυνίσταταί τε γὰρ αὐτέων ἡ φύσις 
ἀπὸ τουτέων τῶν προειρημένων πάντων, καὶ τελευτᾷ κατὰ τὰ εἰρημένα ἐς τωὐτὸ ὅθεν περ ξυνέστη ἕκαστον, 
ἐνταῦθα οὖν καὶ ἀπεχώρησεν, "É necessário, também, que cada humor retorne à sua própria natureza, tendo 
chegado ao seu fim o corpo do homem: o úmido ao úmido, o seco ao seco, o calor ao calor e o frio ao frio. Esta é a 
natureza dos animais e de todos os seres: tudo acontece da mesma maneira e termina da mesma forma. Pois a 



8 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

visão, o quente e o frio atuam como forças produtivas que imprimem movimento, enquanto o 

seco e o úmido constam como componentes físicos.15 São, dessa forma, os objetos a serem 

manipulados pela medicina.16 

τί ἐστι στοιχεῖον; στοιχεῖόν ἐστιν ἐξ οὗ πρώτου καὶ ἁπλουστάτου τὰ πάντα γέγονεν καὶ 
εἰςὃἁπλούστατον τὰ πάντα ἀναλυθήσεται. Ἀθήναιος δὲ ὁ Ἀτταλεὺς ἐν τῷ τρίτῳ βιβλίῳ φησὶν 
οὕτως. τίνα ἐστὶ τῆς ἰατρικῆς στοιχεῖα; τῆς ἰατρικῆς στοιχεῖά ἐστιν, ὥς τινες τῶν ἀρχαίων 
ὑπέλαβον, θερμὸνκαὶ ψυχρὸνκαὶ ξηρὸν καὶ ὑγρόν. 

O que é um elemento? Um elemento é a primeira e mais simples coisa da qual tudo veio a ser, e 
a coisa mais simples em que tudo será revolvido. Ateneu de Antália diz isso no terceiro livro. 
Quais são os elementos da medicina? Os elementos da medicina são, como supunham alguns 
antigos, o quente, o frio, o seco e o úmido (Ps.-Gal. Def. Med. 29, tradução nossa).  

O texto pseudo-galênico Definitiones medicae atesta que os elementos da medicina são, 

segundo o pneumático Ateneu, as quatro qualidades corporais. Essa discussão reverberou em 

textos autênticos de Galeno, que proferiu fortes críticas contra essa ideia. Em Sobre os elementos 

segundo Hipócrates, ele acusa os pneumáticos de reduzirem o arcabouço da medicina às 

relações entre o quente, o frio, o seco e o úmido.17 Nesse mesmo tratado, ele cita uma passagem 

 
natureza dos seres é formada a partir de todos estes humores já mencionados, e, segundo o que foi dito, acaba e 
se desintegra exatamente lá, onde cada um se formou" (Hippoc., Nat. hom., 3). 
15 As quatro qualidades corporais são, de acordo com a análise de Leith, compreendidas como os “elementos” da 
medicina de Ateneu. Dois tratados pseudo-galênicos (Introductio sive medicus e Definitiones medicae) e um tratado 
galênico autêntico (Sobre os elementos segundo Hipócrates) são referências importantes, por promoverem uma 
análise crítica da teoria de Ateneu: “The principal sources for Athenaeus’ elemental theory can be divided into two 
groups. On the one hand, we have testimonia from two pseudo-Galenic treatises, the Definitiones Medicae (Def. 
Med.) and the Introductio sive Medicus quoted from above. The Definitiones Medicae may originally have been 
compiled somewhere around AD 100, while the Introductio sive Medicus is thought to have been written perhaps 
about 50-100 years later, probably during Galen’s lifetime. The other major source is a lengthy critique of 
Athenaeus’ theory found in chapter 6 of Galen’s treatise On the Elements According to Hippocrates” (Leith, 2024, p. 
169). 
16 No Anônimo de Londres há uma citação de Herófilo, segundo a qual os elementos da medicina são, para os 
anatomistas de Alexandria, as partes constituintes do corpo: τοῦ σ]ω ̣ ματος | [μ(ὲν) ο]ὖν τὰ μ(ὲν) (ἐστι) ἁπλᾶ με ̣ρη, 
τ̣α ̣ δε ̣σύνθετα· | ἁπλᾶ δὲ καὶ σύνθετα λαμβάνομ(εν) π(ρὸς) αἴσ|θησιν καθὼς καὶ Ἡρόφιλος ἐπισημειοῦ|ται λέγων 
ο̣(ὕτως)· “λεγέσθω δὲ τὰ φαινόμενα | π[ρ]ω ̣ τα καὶ ̣ εἰ μή (ἐστιν) πρῶτα”. … ἁπλᾶ μ(ὲν) οὖν (ἐστι) τὰ ὁμοιο|μερῆ, 
κ(ατὰ) τὰς τομὰς διαιρούμενα | εἰς ὅμ̣[οι]α μέρη ὡς ἐγκέφαλός τε καὶ νεῦ|ρον καὶ ἀρτηρία, φλὲψ καὶ τὰ ὑγρά, 
“Algumas partes do corpo são simples, outras compostas. Tomamos ‘simples’ e ‘composto’ em relação à percepção 
sensorial, como Herófilo também destaca quando ele fala da seguinte forma: ‘Que as coisas aparentes sejam 
chamadas primárias, mesmo que não sejam primárias’… Simples são as (partes) uniformes, que quando cortadas 
são divididas em partes semelhantes, como cérebro, nervo, artéria, veia e os fluidos” (Anon. Lond. XXI 18-23, 32-
35, tradução nossa). 
17 ἀλλ’ ἴσως φήσουσιν οἱ ἀπ’ Ἀθηναίου μηδ’ αὐτοὶ περί γε τούτων ἀποφαί- νεσθαι μηδέν, ἐπέκεινα γὰρ εἶναι τῆς 
ἰατρικῆς τέχνης, ἀρκεῖν δ’ αὐτοῖς τὸ θερμὸν καὶ ψυχρὸν καὶ ξηρὸν καὶ ὑγρόν, ἃ κἀν τοῖς ζῴοις ἐναργῶς δεῖξαι 
δύνανται, στοιχεῖα καὶ τῶν σωμάτων ὑποθέσθαι καὶ τῆς ὅλης ἰατρικῆς. τὸ μὲν οὖν ὥσπερ ζῴου τῆς ἰατρικῆς 



9 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

em que Ateneu alega que as quatro qualidades dizem respeito, especificamente, aos animais.18 

Ideia que Galeno rejeita, afinal, por pressupor que as qualidades são meramente aparentes e os 

elementos verdadeiros são as partes “homeoméricas” do corpo.19 

4. A centralidade do pneuma  

Ἐν ταὐτῷ δὲ γένει τῆς οὐσίας καὶ ἡ τῶν Στωϊκῶν περιέχεται δόξα· πνεῦμα μὲν γάρ τι τὴν ψυχὴν 
εἶναι βούλονται, καθάπερ καὶ τὴν φύσιν, ἀλλ’ ὑγρότε- ρον μὲν καὶ ψυχρότερον τὸ τῆς φύσεως, 
ξηρότερον δὲ καὶ θερμότερον τὸ τῆς ψυχῆς. ὥστε καὶ τοῦθ’ ὕλη μέν τις οἰκεία τῆς ψυχῆς ἐστι τὸ 
πνεῦμα, τὸ δὲ τῆς ὕλης εἶδος ἡ ποιὰ κρᾶσις ἐν συμμετρίᾳ γιγνομένη τῆς ἀερώδους τε καὶ πυ- 
ρώδους οὐσίας· οὔτε γὰρ ἀέρα μόνον οἷόν τε φάναι τὴν ψυχὴν οὔτε πῦρ, ὅτι μήτε ψυχρὸν ἄκρως 
ἐγχωρεῖ γίγνεσθαι ζῴου σῶμα μήτ’ ἄκρως θερμὸν ἀλλὰ μηδ’ ἐπικρατούμενον ὑπὸ θατέρου κατὰ 

 
τέχνης ὑποθέσθαι στοιχεῖα τὸ θερμὸν καὶ τὸ ψυχρὸν καὶ τὸ ξηρὸν καὶ τὸ ὑγρὸν ὅσης ἀλογίας ἔχεται, τί ἂν ἐγὼ νῦν 
ἐπεξίοιμι; κεκωμῴδηται γὰρ ὑπὸ πολλῶν ἤδη τὸ δόγμα καὶ ψόγον καὶ καταγέλωτα οὐ σμικρὸν ἔτι τε πρὸς τούτοις 
ἀπιστίαν οὐκ ὀλίγην τῷ παλαιῷ προσετρίψατο λόγῳ, “Talvez os seguidores de Ateneu digam que eles próprios 
nada dizem sobre essas coisas porque estão fora da arte médica; eles se contentam em tornar quente, frio, seco e 
úmido, o que eles podem observar em animais, tanto os elementos corpóreos quanto os de toda a medicina. Por 
que eu deveria insistir no imenso absurdo de tornar quentes, frios, secos e úmidos os elementos da arte médica, 
como se fossem de um animal? É uma ideia que foi ridicularizada por muitos e submeteu o antigo relato a censuras 
e zombarias e, ademais, uma desconfiança nada pequena” (Gal. Hipp. Elem. 6.10-12, tradução nossa). 
18 ἐθαύμαζον δὲ καὶ πῶς οὐκ αἰσθάνεται συγχέων ἑαυτὸν ὁ Ἀθήναιος, ὃς θερμὸν μὲν καὶ ψυχρὸν καὶ ξηρὸν καὶ 
ὑγρὸν ὀνομάζων ἀπαξιοῖ πῦρ εἰπεῖν καὶ ἀέρα καὶ γῆνκαὶ ὕδωρ. ναί φησι. τὰ γὰρ προσεχῆ λαμβάνω τῶν ζῴων, οὐχὶ 
τὰ κοινὰ πάντων σωμάτων στοιχεῖα. καλοῦσι δὲ προσεχῆ τὰ οἷον ἴδια καὶ μηδενὸς ἄλλου τῶν ἁπάντων. ἐμοὶ δὲ 
καὶ κατ’ ἀρχὰς εὐθὺς εἴρηται πάμπολυ διαφέρειν τὰ φαινόμενα στοιχεῖα τῶν ὄντως στοιχείων. ἔοικα δὲ καὶ νῦν 
ἐρεῖν ὑπὲρ αὐτῶν διὸ μακροτέρων. εἴπερ ἐλάχιστόν τι καὶ ἁπλούστατόν ἐστι μόριον τὸ στοιχεῖον, εἴη ἂν ὡς πρὸς 
τὴν αἴσθησιν ὀστοῦν καὶ χόνδρος καὶ σύνδεσμος καὶ ὄνυξκα ὶ θρὶξκα ὶ πιμελὴ καὶ σὰρξκα ὶ νεῦρον καὶ μυελὸς ἶνες 
τε καὶ ὑμένες καὶ ἁπλῶς εἰπεῖν ἅπαντα τὰ ὁμοιομερῆ στοιχεῖα τῶν ἀνθρωπίνων σωμάτων. ἆρ’ οὖν ὁ Ἀθήναιος 
ἔθετό που ταῦτα στοιχεῖα; καὶ μὴν αὐτός ἐστιν ὁ γράφων ἕκαστον μὲν τῶν ὁμοιομερῶν ἐκ τῶν πρώτων γεγονέναι 
στοιχείων, ἐκ δὲ τῶν ὁμοιομερῶν ἤδη τἆλλα συγκεῖσθαι τοῦ ζῴου μόρια, “Fiquei surpreso que Ateneu não percebe 
que se confunde quando nomeia quente, frio, seco e úmido, mas evita nomear fogo, terra, água e ar. ‘Sim’, ele diz, 
‘porque estou tomando os elementos concernentes aos animais, não os comuns a todos os corpos’ – e por próximos 
eles querem dizer ‘peculiar a’ e ‘de nada mais’. Mas eu disse no início que elementos aparentes são muito diferentes 
de elementos verdadeiros; parece-me que é, então, o momento de discutir essa diferença com maior detalhe. Se o 
elemento é alguma parte mínima e mais simples, seria no campo visível osso, cartilagem, ligamento, unha, cabelo, 
gordura, carne, nervo, medula, fibras e membranas, em suma, todas as partes homeoméricas seriam elementos de 
corpos humanos. Mas Ateneu fez destes os elementos? Ele é o mesmo que escreve que cada uma das partes 
homeoméricas surgiu dos primeiros elementos, e que as outras partes do animal são formadas a partir das partes 
homeoméricas” (Gal. Hipp. Elem. 6.27-30, tradução nossa). 
19 Leith detalha a controvérsia de Galeno com Ateneu. Galeno presume as quatro qualidades como incorpóreas, ao 
passo que Ateneu e os estoicos as compreendem como estritamente corpóreas. Além disso, o princípio da comistão 
dos corpos, concepção estoica assumida por Ateneu, é rejeitada por Galeno. De maneira que Galeno se embasa em 
axiomas que divergem dos assumidos por Ateneu: "For Galen, as I have noted, qualities are incorporeal. Indeed, 
he describes a dispute on the issue he had held as a young man with his teacher who was a follower of Athenaeus. 
If the task, then, is to identify the corporeal constituents of human beings, it would hardly make sense to name 
incorporeal qualities, instead of the corporeal elements which they qualify. This essentially seems to be the nature 
of much of Galen’s critique in On the Elements according to Hippocrates. But of course Athenaeus and the Stoics 
believed that the qualities are corporeal. Nor did Galen accept the Stoic theory of blending through-and-through 
on which Athenaeus’ position appears to be founded, and in this respect too he was not prepared to engage with 
Athenaeus on his own terms" (Leith, 2024, p. 185). 



10 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

μεγάλην ὑπεροχήν, ὅπουγε κἂν βρα- χεῖ πλεῖον γένηται τοῦ συμμέτρου, πυρέττει μὲν τὸ ζῷον ἐν 
ταῖς τοῦ πυρὸς ἀμέτροις ὑπεροχαῖς, καταψύχεται δὲ καὶ πελιδνοῦται καὶ δυσαίσθητον ἢ παν- 
τελῶς ἀναίσθητον γίγνεται κατὰ τὰς τοῦ ἀέρος ἐπικρατήσεις· οὗτος γὰρ αὐ- τός, ὅσον μὲν ἐφ’ 
ἑαυτῷ, ψυχρός ἐστιν, ἐκ δὲ τῆς πρὸς τὸ πυρῶδες στοιχεῖον ἐπιμιξίας εὔκρατος γίνεται. δῆλον 
οὖν ἤδη σοι γέγονεν, ὡς ἡ τῆς ψυχῆς οὐσία κατὰ ποιὰν κρᾶσιν ἀέρος τε καὶ πυρὸς γίγνεται κατὰ 
τοὺς Στωϊκούς,  

A visão dos estoicos é que a alma está contida no mesmo gênero de substância. Porque 
pretendem que a alma seja uma espécie de pneuma, assim como a natureza, mas o pneuma 
natural é mais úmido e frio, enquanto o pneuma psíquico é mais seco e quente. Portanto, o 
pneuma constitui a alma e a forma dela é uma mistura proporcional que procede da substância 
aérea e ígnea. Pois não é possível dizer que a alma seja apenas ar ou apenas fogo, visto que o 
corpo de um animal não comportará o frio e o calor extremos, nem será tomado pelo excesso de 
um ou outro, caso em que, mesmo que o excesso supere a proporção somente em uma diminuta 
quantidade, o animal padecerá de febre nos excessos de fogo, e, por outro lado, o animal ficará 
gelado, empalidecerá e perderá a sensibilidade, caso predomine o ar. O ar, em si mesmo, é frio e 
torna-se temperado pela sua mistura com o fogo. Então, é evidente que, segundo os estoicos, a 
substância da alma é composta a partir de uma mistura equilibrada de ar e fogo (Gal. QAM 4 [SVF 
2.787], tradução nossa). 

Em Quod animi mores corporis temperatura sequantur, Galeno declara que o fogo é a 

causa na alma das sensações e dos impulsos. O pneuma não é um elemento em si, mas uma 

mistura equilibrada de ar e fogo, ou seja, entre o quente e o frio.20 A ideia de Galeno é que em 

comparação com as plantas, os animais são mais quentes em virtude da prevalência do fogo na 

composição do pneuma. De modo que o fogo é, em última análise, a fonte da vida sensível. Para 

os estoicos, o pneuma forma uma mistura homogênea, de maneira que coexiste e atua 

sincronicamente por todo o corpo.21  

 
20 Leith alega, com base em uma fonte árabe pseudo-galênica, que o pneuma não é visto por Ateneu como um 
elemento objetivo. Trata-se de um produto que resulta de uma combinação entre dois elementos, o quente e o frio: 
"Relatedly, I think that it is also inaccurate to state that pneuma is a fifth element on the same level as the other 
four [...]. In an important testimony which survives only in Arabic translation, Galen tells us explicitly that for 
Athenaeus pneuma is a mixture of the active qualities hot and cold, which are themselves described as ‘primary 
basic components.’ This is precisely the view that Galen elsewhere attributes to Chrysippus, where Galen 
(characteristically, as we shall see in the next section) also says that this is equivalent to the view that pneuma is a 
mixture of the elements fire and air. So Galen clearly believed that Athenaeus adhered to an orthodox Stoic view, 
according to which pneuma is a composite of two elemental entities, but not an element itself. [...] the pseudo-
Galenic author also implies that the Stoics believed that pneuma was a fifth element, which was not the case, but 
reflects the same misunderstanding as with Athenaeus. Pneuma was certainly a main component of the human 
body in Athenaeus’ system, and of course it played a crucial role in his theory (his followers were named 
‘Pneumatists’ after all), but it was not an element on all fours with the qualities" (Leith, 2024, pp. 177-178). 
21 Hensley pondera que o pneuma não se combina ao corpo mediante um contato superficial, assim como os átomos 
se unem ou se separam. Para os estoicos, o pneuma se mistura ao corpo e forma uma unidade indiscernível: “Since 
pneuma governs unified bodies and coordinates their parts, it acts on them. Since pneuma acts on unified bodies, 
it makes physical contact with them. However, this does not occur by means of superficial contact, nor by mere 



11 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

Em De plenitudine, Galeno declara que  os estoicos compreendem o pneuma como uma 

substância ativa composta de ar e fogo.22 Ambos são os sustentáculos do corpo humano, na 

mesma proporção que a água e a terra são os elementos passivos, esteados por eles.23 A 

interpretação da teoria estoica acerca da composição do pneuma de Galeno diverge da versão 

de Plutarco.24 Plutarco, em De Stoicorum repugnantiis, afirma que os estoicos compreendem o 

ar como o elemento ativo da natureza, a causa fulcral da tensão unificadora dos corpos.25 Na 

sua interpretação, o tonos do pneuma é o que imprime qualidade à matéria passiva, de maneira 

que o pneuma é, fundamentalmente, uma substância aérea. 

 
contact by a juxtaposition, in the way that beans and grains of wheat touch. Rather, according to the Stoics, volumes 
of pneuma and the unified bodies they govern are totally blended. Consequently, according to the Stoic analysis of 
blending, unified bodies and their governing pneumata completely interpenetrate each other and form a mixture 
within which both substances are present everywhere. This is how a unified body’s parts achieve the level of 
coordination required for sympathy: its governing pneuma is present everywhere within it and thus can act 
simultaneously in different locations of the body” (Hensley, 2020, p. 177). 
22 ποιεῖν δ᾽ εἰς ἑαυτὸ λέγειν ὁτιοῦν ἢ ἐνεργεῖν εἰς ἑαυτὸ παρὰ τὴν ἔννοιάν ἐστιν᾽ οὕτως οὖν καὶ συνέχειν ἑαυτό. 
καὶ γὰρ οἵ μάλιστα εἰσηγησάμενοι τὴν συνεκτικὴν δύναμιν, ὡς οἵ Στωϊκοί, τὸ μὲν συνέχον ἕτερον ποιοῦσι, τὸ 
συνεχόμενον δὲ ἄλλο᾽ τὴν μὲν γὰρ πνευματικὴν οὐσίαν τὸ συνέχον, τὴν δὲ ὑλικὴν τὸ συνεχόμενον ὅϑεν ἀέρα μὲν 
καὶ πῦρ συνέχειν φασί, γῆν δὲ καὶ ὕδωρ συνέχεσϑαι, “Os principais defensores do poder mantenedor, os estoicos, 
pensam que uma coisa é o que sustém e outra diversa o que é sustida: o sopro pneumático é o que sustém, e a 
substância material o que é sustida. E, dessa forma, fogo e ar conservam, enquanto água e terra são conservadas” 
(Gal. De plen. VII 525 = SVF II 439, tradução nossa). 
23 Conforme Piazzalunga, o calor e o frio (o fogo e o ar) exercem funções antagônicas e complementares no âmbito 
da física de Crisipo. O calor, por um lado, promove o movimento de expansão do pneuma rumo à periferia do 
cosmos. O frio, em contrapartida, o movimento de contração do pneuma em direção ao centro do cosmos: “Stoic 
physics is heavily based on the opposition between expansion and contraction, which are provoked by hot and 
cold, respectively. Thus, hot and cold, or the fiery and airy components of pneuma, are responsible for the 
movement of pneuma towards the periphery of the cosmos and the movement towards the centre, respectively. 
This is explicitly confirmed by a Galenic passage that attributes the inwards movement to cold and the outwards 
movement to fire. Thus, hot and cold play a central role in Chrysippean cosmology due to their ability to make 
things expand and contract” (Piazzalunga, 2023, pp. 437-438). 
24 Hensley confronta as duas abordagens e parece corroborar com a versão de Galeno e Alexandre de Afrodísia, 
por contemplarem certas nuances da teoria de Crisipo, ignoradas por Plutarco: “However, if Galen and Alexander’s 
reports are accurate representations of Chrysippus’ theory, they appear to conflict with Plutarch’s report. If all 
pneuma is a blend of fire and air, then state, which is the type of pneuma that holds together inanimate unified 
bodies, cannot be made of air alone. But this is how Plutarch represents Chrysippus’ view on the basis of a 
quotation from Chrysippus himself” (Hensley, 2020, p. 185).  
25 πάσχοντος γάρ ἐστιν, οὐ δρῶντος οὐδὲ συνέχοντος ἀλλʼ ἐξασθενοῦντος, ἡ τοιαύτη μεταβολή, καθʼ ἣν ἀπόλλυσι 
τὰς αὑτοῦ ποιότητας, καίτοι πανταχοῦ τὴν ὕλην ἀργὸν ἐξ ἑαυτῆς καὶ ἀκίνητον ὑποκεῖσθαι ταῖς ποιότησιν 
ἀποφαίνουσι, τὰς δὲ ποιότητας πνεύματα οὔσας καὶ τόνους ἀερώδεις, οἷς ἂν ἐγγένωνται μέρεσι τῆς ὕλης, 
εἰδοποιεῖν ἕκαστα καὶ σχηματίζειν,“Pois tal mudança, pela qual perde suas próprias qualidades, é atributo de um 
paciente, não de um agente, e não de uma coisa que sustém, mas de uma coisa que é sustida. No entanto, afirmam 
por toda a parte que a matéria, sendo por sua própria natureza ociosa e imóvel, está sujeita a qualidades, e 
qualidades são espíritos que, sendo tensões aéreas, dão forma e figura a cada parte da matéria à qual aderem” 
(Plut. De Stoic. Repug. 1054a, tradução nossa). 



12 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

O pneuma é genericamente ilustrado como um “sopro” que sobrevém do ar rarefeito que 

os homens inspiram e expiram. A respiração é, evidentemente, uma função vital para os homens 

e demais seres vivos.26 O tratado hipocrático Da doença sagrada identifica a causa da epilepsia 

como a interrupção da passagem do ar pelo corpo.27 No diálogo Timeu, Platão (427-347 a.C.) 

 
26 Horky sustenta que o conceito de sympnoia remonta à Crisipo e que o tratado hipocrático Sobre os alimentos foi 
influenciado por ideias estoicas. Na sua visão, a concepção de que o cosmos nas suas partes respira em conjunto, 
como um gigantesco ser vivo, emerge com o estoicismo: "It seems likely, then, that the Hippocratic On Nutriment 
is a text influenced by Stoicism, rather than the other way around, and moreover that similarities in the 
formulation found among the Post-Hellenistic Pythagoreans also point to a Stoic origin. [...] After examining texts 
written by a Roman didactic poet (Manilius), some Post-Hellenistic Pythagoreans (pseudo-Ecphantus and 
Moderatus), a materialist philosophical school (the Stoics), a famous doctor (Galen), and an unknown author of an 
enigmatic medical text (the Hippocratic author of On Nutriment), we can conclude that cosmic conspiration as 
described here is ultimately the brainchild of the Stoics, and probably the transformative Chrysippus of Soli, whose 
contributions to philosophy are so wide and varied it becomes almost impossible to determine them" (Horky, 
2021, pp. 62-63). 
27 ἢν δὲ τουτέων μὲν τῶν ὁδῶν ἀποκλεισθῇ, ἐς δὲ τὰς φλέβας, ἃς προείρηκα, τὸν κατάῤΡ῾οον ποιήσηται, ἄφωνός 
τὲ γίνεται καὶ πνίγεται, καὶ ἀφρὸς ἐκ τοῦ στόματος ἐκρέει, καὶ οἱ ὁδόντες συνηρείκασι, καὶ αἱ χεῖρες συσπῶνται, 
καὶ τὰ ὄμματα διαστρέφονται, καὶ οὐδὲν φρονέουσιν, ἐνίοισι δὲ καὶ ὑποχωρέει ἡ κόπρος κάτω: καὶ ταῦτα γίνεται 
ὁτὲ μὲν ἐς τὰ ἀριστερὰ, ὁτὲ δὲ ἐς τὰ δεξιὰ, ὁτὲ δὲ ἐς ἀμφότερα. ὅκως δὲ τούτων ἕκαστον πάσχει ἐγὼ φράσω: 
ἄφωνος μέν ἐστιν ὁκόταν ἐξαίφνης τὸ φλέγμα ἐπικατελθὸν ἐς τὰς φλέβας ἀποκλείσῃ τὸν ἠέρα καὶ μὴ 
παραδέχηται μήτε ἐς τὸν ἐγκέφαλον μήτε ἐς τὰς φλέβας τὰς κοίλας μήτε ἐς τὰς κοιλίας, ἀλλ᾽ ἐπιλάβῃ τὴν 
ἀναπνοήν: ὅταν γὰρ λάβῃ ἄνθρωπος κατὰ τὸ στόμα καὶ τοὺς μυκτῆρας τὸ πνεῦμα, πρῶτον μὲν ἐς τὸν ἐγκέφαλον 
ἔρχεται, ἔπειτα δὲ ἐς τὴν κοιλίην τὸ πλεῖστον μέρος, τὸ δὲ ἐπὶ τὸν πλεύμονα, τὸ δὲ ἐπὶ τὰς φλέβας. ἐκ τουτέων δὲ 
σκίδναται ἐς τὰ λοιπὰ μέρεα κατὰ τὰς φλέβας: καὶ ὅσον μὲν ἐς τὴν κοιλίην ἔρχεται, τοῦτο μὲν τὴν κοιλίην διαψύχει, 
καὶ ἄλλο τι οὐδὲν ξυμβάλλεται: ὁ δ᾽ ἐς τὸν πλεύμονά τε καὶ τὰς φλέβας ἀὴρ ξυμβάλλεται ἐς τὰς κοιλίας ἐσιὼν καὶ 
ἐς τὸν ἐγκέφαλον, καὶ οὕτω τὴν φρόνησιν καὶ τὴν κίνησιν τοῖσι μέλεσι παρέχει, ὥστε, ἐπειδὰν ἀποκλεισθῶσιν αἱ 
φλέβες τοῦ ἠέρος ὑπὸ τοῦ φλέγματος καὶ μὴ παραδέχωνται, ἄφωνον καθιστᾶσι καὶ ἄφρονα τὸν ἄνθρωπον. αἱ δὲ 
χεῖρες ἀκρατέες γίνονται καὶ σπῶνται, τοῦ αἵματος ἄτρεμίσαντος καὶ μὴ διαχεομένου ὥσπερ εἰώθει. καὶ οἱ 
ὀφθαλμοὶ διαστρέφονται, τῶν φλεβίων ἀποκλειομένων τοῦ ἠέρος καὶ σφυζόντων. ἀφρὸς δὲ ἐκ τοῦ στόματος 
προέρχεται ἐκ τοῦ πλεύμονος: ὅταν γὰρ τὸ πνεῦμα μὴ ἐσίῃ ἐς αὐτὸν, ἀφρέει καὶ ἀναβλύει ὥσπερ ἀποθνήσκων. ἡ 
δὲ κόπρος ὑπέρχεται ὑπὸ βίης πνιγομένου: πνίγεται δὲ τοῦ ἥπατος καὶ τῆς κοιλίης ἄνω πρὸς τὰς φρένας 
προσπεπτωκότων καὶ τοῦ στομάχου τῆς γαστρὸς ἀπειλημμένου: προσπίπτει δὲ ὁκόταν τὸ πνεῦμα μὴ ἐσίῃ ἐσίῃ 
ἐς τὸ στόμα ὅσον εἰώθει. λακτίζει δὲ τοῖσι ποσὶν, ὁκόταν ὁ ἀὴρ ἀποκλεισθῇ ἐν τοῖσι μέλεσι καὶ μὴ οἷός τε ἔῃ 
διεκδῦναι ἔξω ὑπὸ τοῦ φλέγματος: ἀΐσσων δὲ διὰ τοῦ αἵματος ἄνω καὶ κάτω σπασμὸν ἐμποιέει καὶ ὀδύνην, διὸ 
λακτίζει. ταῦτα δὲ πάσχει πάντα, ὁκόταν τὸ φλέγμα ψυχρὸν παραῤΡ῾υῇ ἐς τὸ αἷμα θερμὸν ἐόν: ἀποψύχει γὰρ καὶ 
ἵστησι τὸ αἷμα: κἢν μὲν τὸ Ρ῾εῦμα πουλὺ ἔῃ καὶ παχὺ, αὐτίκα ἀποκτείνει: κρατέει γὰρ τοῦ αἵματος τῷ ψύχει καὶ 
πήγνυσιν: ἢν δὲ ἔλασσον ἔῃ, πὸ μὲν παραυτίκα κρατέει ἀποφράξαν τὴν ἀναπνοήν: ἔπειτα τῷ χρόνῳ ὁκόταν 
σκεδασθῇ κατὰ τὰς φλέβας καὶ μιγῇ τῷ αἵματι πολλῷ ἐόντι καὶ θερμῷ, ἢν κρατηθῇ οὕτως, ἐδέξαντο τὸν ἠέρα αἱ 
φλέβες, καὶ ἐφρόνησαν, “Se (o fleuma) fica bloqueado nesse trajeto produz-se o fluxo para as veias das quais já 
falei; o indivíduo torna-se afônico e fica sufocado, e cai-lhe espuma da boca. Os dentes se cerram, as mãos se 
contraem, os olhos reviram, o indivíduo perde a consciência, e alguns eliminam excremento. Essas coisas ocorrem 
às vezes pelo lado esquerdo; outras vezes, pelo direito, e outras ainda, por ambos os lados. Eu explicarei como 
acontece cada uma dessas coisas. O indivíduo torna-se afônico quando repentinamente o fleuma que foi para as 
veias bloqueia o ar, e não é recebido pelo cérebro, nem pelas veias cavas, nem pelas cavidades, mas intercepta a 
respiração; porque quando o homem toma o fôlego pela boca e pelas narinas, este chega primeiramente ao 
cérebro; em seguida, vai majoritariamente para o ventre, uma parte ainda vai para o pulmão, e outra, para as veias. 
Dessas partes, o fôlego distribui-se às outras através das veias. O que chega ao ventre, resfria o ventre, e não serve 
para nenhuma outra coisa. O ar que é lançado ao pulmão e às veias, chegando às cavidades e ao cérebro, torna, 
dessa forma, possíveis o pensamento e o movimento dos membros; de sorte que, quando as veias são privadas do 
ar por causa do fleuma, e não o recebem, o homem torna-se afônico e sem consciência. As mãos tornam-se 
impotentes, e contorcem-se, uma vez que permanece o sangue imóvel e não se distribui, como de costume. Os 



13 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

faz uma longa explicação do caráter orgânico da respiração.28 No que diz respeito aos estoicos, 

mais do que possuir uma singular relevância, a respiração se insere em uma conjunção 

 
olhos reviram, posto que as veias não recebem ar e tornam-se túrgidas. Provinda do pulmão, a espuma sai da boca; 
pois quando o fôlego não entra nele, o indivíduo espuma e ebule, como se estivesse morrendo. O excremento 
sobrevém por força do sufocamento, e há sufocamento quando o fígado e o ventre são pressionados para cima, em 
direção aos diafragmas, e há obstrução na boca do estômago. Ocorre pressão, quando o fôlego não entra na boca, 
como de costume. O indivíduo bate os pés quando o ar é interceptado nos membros e não é capaz de escorrer para 
fora, devido ao fleuma. (O ar), lançando-se para cima e para baixo através do sangue, produz espasmo e dor; por 
isso, o indivíduo esperneia. Tudo isso ocorre, quando o fleuma frio flui para o sangue, que é quente, pois o sangue 
esfria e se estagna. Se o fluxo for abundante e espesso, o indivíduo morre imediatamente. Pois o fluxo de fleuma 
supera o sangue através do frio e o coagula. Mas se esse fluxo for menor, ele controla imediatamente a respiração 
que está obstruída. Em seguida, depois de algum tempo, quando (o fleugma frio) se espalha pelas veias e se mistura 
ao sangue abundante e quente, caso seja assim controlado, as veias recebem o ar, e os indivíduos recobram a 
consciência” (Hippoc. Morb. sacr. 7, Littre). 
28 πάλιν δὲ τὸ τῆς ἀναπνοῆς ἴδωμεν πάθος, αἷς χρώμενον αἰτίαις τοιοῦτον γέγονεν οἷόνπερ τὰ νῦν ἐστιν. ὧδ᾽ οὖν. 
ἐπειδὴ κενὸν οὐδέν ἐστιν εἰς ὃ τῶν φερομένων δύναιτ᾽ ἂν εἰσελθεῖν τι, τὸ δὲ πνεῦμα φέρεται παρ᾽ ἡμῶν ἔξω, τὸ 
μετὰ τοῦτο ἤδη παντὶ δῆλον ὡς οὐκ εἰς κενόν, ἀλλὰ τὸ πλησίον ἐκ τῆς ἕδρας ὠθεῖ: τὸ δ᾽ ὠθούμενον ἐξελαύνει τὸ 
πλησίον ἀεί, καὶ κατὰ ταύτην τὴν ἀνάγκην πᾶν περιελαυνόμενον εἰς τὴν ἕδραν ὅθεν ἐξῆλθεν τὸ πνεῦμα, εἰσιὸν 
ἐκεῖσε καὶ ἀναπληροῦν αὐτὴν συνέπεται τῷ πνεύματι, καὶ τοῦτο ἅμα πᾶν οἷον τροχοῦ περιαγομένου γίγνεται διὰ 
τὸ κενὸν μηδὲν εἶναι. διὸ δὴ τὸ τῶν στηθῶν καὶ τὸ τοῦ πλεύμονος ἔξω μεθιὲν τὸ πνεῦμα πάλιν ὑπὸ τοῦ περὶ τὸ 
σῶμα ἀέρος, εἴσω διὰ μανῶν τῶν σαρκῶν δυομένου καὶ περιελαυνομένου, γίγνεται πλῆρες: αὖθις δὲ 
ἀποτρεπόμενος ὁ ἀὴρ καὶ διὰ τοῦ σώματος ἔξω ἰὼν εἴσω τὴν ἀναπνοὴν περιωθεῖ κατὰ τὴν τοῦ στόματος καὶ τὴν 
τῶν μυκτήρων δίοδον. τὴν δ᾽ αἰτίαν τῆς ἀρχῆς αὐτῶν θετέον τήνδε. πᾶν ζῷον αὑτοῦ τἀντὸς περὶ τὸ αἷμα καὶ τὰς 
φλέβας θερμότατα ἔχει, οἷον ἐν ἑαυτῷ πηγήν τινα ἐνοῦσαν πυρός: ὃ δὴ καὶ προσῃκάζομεν τῷ τοῦ κύρτου 
πλέγματι, κατὰ μέσον διατεταμένον ἐκ πυρὸς πεπλέχθαι πᾶν, τὰ δὲ ἄλλα ὅσα ἔξωθεν, ἀέρος. τὸ θερμὸν δὴ κατὰ 
φύσιν εἰς τὴν αὑτοῦ χώραν ἔξω πρὸς τὸ συγγενὲς ὁμολογητέον ἰέναι: δυοῖν δὲ τοῖν διεξόδοιν οὔσαιν, τῆς μὲν κατὰ 
τὸ σῶμα ἔξω, τῆς δὲ αὖ κατὰ τὸ στόμα καὶ τὰς ῥῖνας, ὅταν μὲν ἐπὶ θάτερα ὁρμήσῃ, θάτερα περιωθεῖ, τὸ δὲ 
περιωσθὲν εἰς τὸ πῦρ ἐμπῖπτον θερμαίνεται, τὸ δ᾽ ἐξιὸν ψύχεται. μεταβαλλούσης δὲ τῆς θερμότητος καὶ τῶν κατὰ 
τὴν ἑτέραν ἔξοδον θερμοτέρων γιγνομένων πάλιν ἐκείνῃ ῥέπον αὖ τὸ θερμότερον μᾶλλον, πρὸς τὴν αὑτοῦ φύσιν 
φερόμενον, περιωθεῖ τὸ κατὰ θάτερα: τὸ δὲ τὰ αὐτὰ πάσχον καὶ τὰ αὐτὰ ἀνταποδιδὸν ἀεί, κύκλον οὕτω 
σαλευόμενον ἔνθα καὶ ἔνθα ἀπειργασμένον ὑπ᾽ ἀμφοτέρων τὴν ἀναπνοὴν καὶ ἐκπνοὴν γίγνεσθαι παρέχεται, 
“Vejamos novamente as impressões da respiração e de que causas se serve para ser do modo como é agora. Passa-
se o seguinte: quando já não há nenhum vazio em que possa entrar alguma das coisas que se movimentam, e como 
o sopro respiratório sai de dentro de nós, o que se sucede é evidente para todos: ele não vai para o vazio, mas 
empurra o ar que está próximo de si para fora do seu lugar; este, ao ser empurrado, desloca incessantemente o ar 
próximo de si e, de acordo com esta necessidade, todo ele se desloca, num movimento circular, em direção ao lugar 
de onde sai o sopro respiratório. Entra nesse lugar e preenche-o, seguindo o sopro respiratório. E tudo isto ocorre 
em simultâneo, semelhante ao girar de uma roda por não existir qualquer vazio. É por isso que a zona do peito e 
do pulmão, quando expele o sopro respiratório para o exterior, fica novamente cheia do ar que circunda o corpo, 
pois este entra através da carne porosa e circula dentro dele; quando o ar regressa e se dirige para o exterior 
através do corpo, força o ar inspirado a entrar pela passagem das narinas e pela boca. Devemos estabelecer que a 
causa deste princípio é a seguinte: em todos os seres vivos, as partes interiores que circundam o sangue e os vasos 
sanguíneos são as mais quentes, como se, dentro do próprio corpo, houvesse uma fonte de fogo; foi isto que 
comparamos à trança da nassa, quando foi dito que toda ela estava entretecida com fogo no centro e as outras 
partes do exterior com ar. Portanto, devemos admitir que o que é quente se dirige por natureza para o exterior em 
direção ao lugar de que é congênere. Como há duas saídas – uma através do corpo para o exterior, outra através 
da boca e das narinas – quando corre para uma, empurra o ar em círculos na outra; o ar empurrado em círculos 
choca contra o fogo e é aquecido; o que sai é arrefecido. À medida que se dá o intercâmbio de calor e o ar que 
transita pela outra saída fica mais quente, este, por ser mais quente, é o que está mais inclinado a voltar àquela 
saída; movimentando-se por natureza na sua direção, empurra em círculos o ar que vai para a outra. Por receber 
sempre os mesmos impulsos e reagir sempre da mesma maneira, ao oscilar de um lado para o outro e ao produzir 
este movimento circular, provoca, por meio desta duplicidade, a formação de inspiração e expiração” (Pl. Ti. 79ae). 



14 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

complexa. O ar se converte em pneuma psíquico depois de absorvido e modificado pelo corpo. 

O ar possui uma dupla função para o pneuma: [I] resfriá-lo em um movimento de contração, 

para atenuar o seu movimento de expansão que aquece o corpo; [II] nutrir o pneuma como uma 

substância necessária à sua manutenção.29 

Esse autem unitatem in aere uel ex hoc intellegi potest quod corpora nostra inter se cohaerent. 
Quid enim est aliud quod teneat illa quam spiritus? Quid est aliud quo animus noster agitetur? 
Qtiis est illi motus nisi intentio? Quae intentio nisi ex unitate? Quae unitas, nisi haec esset in 
aere? Quid autem aliud producit fruges et segetem imbecillam ac uirentes exigit arbores aut 
distendit in ramos aut in altum erigit quam spiritus intentio et unitas? 

E que o ar é indivisível pode se deduzir, inclusive, do seguinte: nossos corpos possuem coesão 
interna. No entanto, que outra coisa nos mantém, senão o ar? Que outra causa mantém a 
atividade do nosso espírito? Que movimento lhe é característico, senão a tensão? Que tensão à 
exceção daquela que emana da unidade? Haveria unidade se o ar dela não usufruísse? E que 
outro fator produz os frutos, as colheitas, faz brotar árvores verdes, desabrocha seus ramos ou 
os eleva às alturas, a não ser a tensão e a unidade do ar? (Sen. QNat. II 7, tradução nossa). 

Em Naturalium Questionum, Sêneca (4 a.C.-65 d.C.) identifica o ar como a substância 

mantenedora do espírito dos homens.30 É o tonos do ar que o define como o elemento ativo que 

governa a natureza. O epicurismo concebe o ar como uma substância porosa e inconsistente, 

constituído por átomos, separados pelo vazio. Sêneca contesta a física epicurista para reafirmar 

a teoria estoica de que o ar é uma substância compacta, não permeada pelo vazio.31 Todos os 

 
29 Piazzalunga revela que a tese de Praxágoras, de que o pneuma é o que nutre o corpo, e a tese de Aristóteles, de 
que o pneuma esfria o corpo, foram incorporadas por Crisipo: “Thus, does cold air nourish or does it cool pneuma? 
[...] the evidence we have suggests that the main task of air in this context is to cool and contract – and this 
constituted an innovation introduced by Chrysippus that can be better understood against the background of the 
Aristotelian theory of respiration. However, a nourishing function of air is to be assumed, as well, such that this 
element appears to have a twofold role. If this is the case, Chrysippus’ theory appropriates and combines 
Praxagoras’ and Aristotle’s models, retaining the advantages of both” (Piazzalunga, 2023, p. 455). 
30 Anaxímenes e Diógenes de Apolônia influenciaram Sêneca, com a ideia de que o ar exerce um papel privilegiado 
em toda a natureza. O primeiro arguia que a psique tem uma contextura aérea: οἷον ἣ ψυχή, φησίν, ἣ ἡμετέρα ἀὴρ 
οὖσα συγκρατεῖ ἡμᾶς, καὶ ὅλον τὸν κόσμον πνεῦμα καὶ ἀὴρ περιέχει, “Nossa alma, enquanto ar, nos mantém 
unidos, assim como sopro e ar conservam o cosmos como um todo” (Aët. I 3, 4 [D. 278], tradução nossa). O segundo, 
na mesma linha, defende a ideia de que o ar é o princípio da vida e da inteligência dos homens: ἔτι δὲ πρὸς τούτοις 
καὶ τάδε μεγάλα σημεῖα. ἄνθρωποι γὰρ καὶ τὰ ἄλλα ζῶια ἀναπνέοντα Ζώει τῶι ἀέρι. καὶ τοῦτο αὐτοῖς καὶ ψυχή 
ἐστι καὶ νόησις, ὡς δεδηλώσεται ἐν τῆιδε τῆι συγγραφῆι ἐμφανῶς, καὶ ἐὰν τοῦτο ἀπαλλαχθῆι, ἀποθνήισκει καὶ ἡ 
νόησις ἐπιλείπει, “Todos os seres, inclusive o homem, vivem inalando ar. É o que constitui o seu espírito e a sua 
inteligência, e se estiverem despojados disso morrem e perdem a sua inteligência” (SımpL. phys. 151, 28, 
Fragmente 4 [4b], tradução nossa). 
31 Le Blay problematiza a suposição de que Sêneca seja um adepto da medicina pneumática. Mas reconhece que o 
pneumatismo exercia grande influência entre os romanos: “Coming to this point of our inquiry about Pneumatism, 
we cannot reach a doctrinal conclusion. It seems impossible to demonstrate whether the pneumatic school of 



15 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

corpos são dotados de pneuma. O que os diferencia é justamente a atuação do pneuma que é a 

fonte do movimento. O pneuma é, para os estoicos, uma espécie de ar que conserva os seres 

vivos. Seja nas raízes de uma planta ou nos músculos dos animais, o ar é o elemento que produz 

coesão nos corpos e movimento nos seres vivos.  

5. Considerações finais 

Quanto a Ateneu de Antália, fundou a seita médica conhecida como pneumática. Segundo a sua 
doutrina há uma causa que é o “sustentáculo” da doença, pois ele se inspirou nos estoicos e foi 
aluno de Possidônio. […] Os três tipos [de causas] de Ateneu são os seguintes: as causas 
sustentadoras [ou seja συνεκτικά], as causas anteriores [ou seja, προηγούμενα] e as causas 
antecedentes [ou seja, προκαταρκτικά]. A última se refere às coisas externas que produzem 
alguma mudança no corpo. […] Alterações sucedem no pneuma inato por essas causas 
juntamente com o que é externo, gerando umidade, secura, calor ou frio, reconhecidas como as 
causas sustentadoras da doença. Afinal, na visão de Ateneu, o pneuma, ao penetrar as partes 
homeoméricas do corpo, as modifica mediante sua própria mudança e as assimila a si mesmo... 
A causa sustentadora da doença é o pneuma, que excedeu no calor, no frio, na secura ou na 
umidade. O que os seguidores dessa seita chamam de causas antecedentes são os fluidos 
engendrados pelo corpo quando estão demasiadamente quentes, frios, úmidos ou secos… Este 
tipo [ou seja, as causas antecedentes], na sua opinião, são os venenos de criaturas venenosas, 
como o de cães raivosos, e todas as drogas” (Gal. De Causis Contentivis 2, tradução nossa).32  

Em De causis contentivis Galeno revela as raízes estoicas de Ateneu de Antália. O 

testemunho histórico de Galeno indica de maneira mais precisa o período histórico de sua vida. 

Possidônio faleceu em 51 a.C., o que revela, caso o relato de Galeno seja verdadeiro, que o 

precursor dos pneumáticos era atuante no século I a.C., e não no século seguinte.33 

 
medicine had a decisive influence on the writing of Seneca’s Problems in Nature or not. We should rather consider 
that Pneumatism had a large influence as a general aetiological model on Latin authors. Poseidonios’ writings 
might have played an important part in the adoption of spiritus as a universal agent in post-Aristotelian 
meteorology. Lucretius, his contemporary, may be the first witness to this influence – which, as one knows, was 
strong and durable in the Roman world: nevertheless he was not a Stoic” (Le Blay, 2014, p. 74). 
32 Esse trecho foi traduzido de uma tradução em língua inglesa de Leith (2024) exposta em Athenaeus of Attaleia 
on the Elements of Medicine. A referência da citação de Leith é uma tradução em latim de Lyons (1969) feita com 
base em uma antiga tradução em árabe do tratado De causis contentivis. 
33 Leith supõe, em razão da proximidade da cidade natal de Ateneu com a cidade onde Possidônio atuava (Antália 
e Rodes, respectivamente), que ambos os filósofos foram companheiros de estudos durante a primeira metade do 
século I a.C.: “We do not know exactly where Athenaeus studied or practised, but given that his home town Attaleia 
in Pamphylia is not far from Rhodes, where Posidonius established himself not long after 100 BC, it seems a 
plausible guess that he studied with him in Rhodes for some time during the first half of the first century BC. The 
absence of any reference to Athenaeus or his doctrines in Roman medical writings of the early Principate, 
especially Celsus, has suggested to some that his influence may not have immediately extended to Rome, though 



16 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

Galeno indica que a compreensão de Ateneu acerca da causa das doenças é inspirada em 

Possidônio. As três causas das doenças são: [I] as antecedentes, [II] as anteriores e [III] as 

sustentadoras. As primeiras se dão no campo da influência do mundo exterior sobre o corpo. 

As segundas concernem às reações do corpo a essa influência. As últimas são, por fim, o 

desfecho das duas primeiras, uma consequente alteração qualitativa no pneuma. As doenças 

são desencadeadas pelo estado do pneuma, que, por sua vez, padece com o excesso do quente, 

do frio, do seco ou do úmido. As qualidades corporais são afetadas pelo mundo exterior: fatores 

dietéticos, farmacológicos, sociais e ambientais interferem na disposição do pneuma. Para 

Ateneu, a causa fundamental das doenças é o pneuma, que assimila as partes do corpo, de 

maneira que o seu estado é o que configura a disposição física dos homens. 

O crescimento dos seres vivos e a manutenção da vida dependem essencialmente do 

pneuma.34 Para os pneumáticos do círculo de Ateneu de Antália, as doenças são decorrências 

de afecções na composição do pneuma. Teoria que rendeu a alcunha dos adeptos da sua seita 

de “pneumáticos”. Ateneu propõe que as doenças são desencadeadas por uma alteração na 

composição do pneuma.35 Os estados patológicos resultam da discrasia, uma má mistura do 

pneuma no interior do corpo. A influência de fatores socioambientais, o uso de fármacos e a 

 
his later followers Agathinus of Sparta and Archigenes would certainly have a powerful impact on medicine in 
Rome in the mid-to later first century AD” (Leith, 2024, p 167). 
34 Aristóteles (384-322 a.C.) afirma que o pneuma fornece calor à alma e é, portanto, a fonte primária da vida: 
Γίνεται δ᾽ ἐν γῇ καὶ ᾿ ἐν ὑγρῷ τὰ ζῷα καὶ τὰ φυτὰ διὰ τὸ ἐν γῇ μὲν ὕδωρ ὑπάρχειν, ἐν δ᾽ ὕδατι πνεῦμα, ἐν δὲ τούτῳ 
παντὶ θερμότητα ψυχικήν, ὥστε τρόπον τινὰ πάντα ψυχῆς εἶναι πλήρη, “Animais e plantas são formados na terra 
e na água, pois a água se encontra na terra, e o pneuma na água, e em todos o pneuma é o calor da alma, de modo 
que até certo ponto todas as coisas estão repletas de alma” (Arist., Gen. an. 762a, tradução nossa). 
35 Os pneumáticos diferenciam dois tipos de pneuma: o digestivo e o conato. O digestivo é, em si mesmo, patológico, 
porque a sua mera presença é perturbadora. A terapia visa expeli-lo do corpo mediante a dieta ou pelo uso de 
fármacos. Vômitos, arrotos, defecação e banhos eram indicados como meios de eliminá-lo do corpo. O conato tem 
uma função composicional, é o alicerce que provê a saúde. A sua mudança qualitativa prejudica as funções naturais 
do corpo. Coughlin e Lewis comentam a distinção estabelecida pelos pneumáticos entre os dois gêneros de 
pneuma: “There are two types or manifestations of pneuma as an object of treatment in the theories of the 
Pneumatist physicians. The first is the pneuma arising in the digestive system and whose presence as such is 
disruptive. This pneuma is a part of treatment in so far as it has to be expelled. In order to achieve this, physicians 
induce belching, vomiting and stools by regimen and pharmacological means such as baths, drugs and remedies 
they applied externally. Some of these are described by Archigenes as means to ‘summon the pneuma’ (τὸ πνεῦμα 
προσκαλεῖν), i.e. to draw it out of the stomach and body. Pathological pneuma is a fairly common idea in antiquity. 
Where the Pneumatist therapeutic theory stands out is in its concern with a second kind of pneuma, namely the 
connate, compositional pneuma required for healthy bodily functions. We have seen that under certain 
circumstances this pneuma may undergo a qualitative alteration that incapacitates it or makes it, and thus the 
body, dysfunctional; in such cases it must be restored to its natural, healthy state” (Coughlin and Lewis, 2020, p. 
223). 



17 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

dieta modificam a disposição corpórea e interferem na dynamis do pneuma. A condição do 

pneuma pode ser examinada mediante a observação do pulso arterial. O médico deve localizar 

as partes do corpo em que o pneuma está em dissonância. Os tratamentos visam, portanto, 

reverter o estado patológico e recobrar a eucrasia, ou seja, a mistura adequada do pneuma no 

corpo enfermo. As causas das doenças são compreendidas pelos pneumáticos como estados 

fisiológicos de desarmonia na composição do pneuma.   

Referências 

ARISTOTLE. Generation of animals. Translation by A. L. Peck. London: William Heinemann Ltd; Cambridge: 
Harvard University Press, 1937. 

ARISTOTELIS. Opera. Immanuelis Bekkeri. Oxford: Oxonii e Typographeo Academico, 1837. 

ARNIM, Hans Von. Stoicorum Veterum Fragmenta. Eugene: Wipf and Stock, 1903. 

CAIRUS, Henrique; RIBEIRO, Wilson. Textos Hipocráticos: o Doente, o Médico e a Doença. Rio de Janeiro: 
Editora Fio Cruz, 2005. 

COUGHLIN, Sean and LEWIS, Orly. Pneuma and the Pneumatist school of medicine. In COUGHLIN, Sean and 
LEITH, David and LEWIS, Orly. The Concept of Pneuma after Aristotle. Berlin: Berlin Studies of the 
Ancient World, 2020. 

DE LACY, Phillip. Galeni De Elementis ex Hippocratis Sententia. Berlin: Akademie-Verlag, 1972. 

DIELS, Hermann. Die Fragmente der Vorsokratiker: griechisch und deutsch. Berlin: Weidmannsche 
Buchhandlung, 1906. 

DIÓGENES LAÊRTIOS. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Tradução de Mário da Gama Kury. 2ª edição. 
Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2008. 

DIOGENES LAERTIUS. Lives of Eminent Philosophers. Tiziano Dorandi Edition. Cambridge: Cambridge 
University Tradução Press, 2013. 

FORTUNA, Stefania. Pseudo-Galenic texts in the editions of Galen (1490-1689). Journal of History of Medicine 
and Medical Humanities, 32/1, p. 117-138, 2020. 

GALENO. Sobre as escolas de medicina para os iniciantes. Tradução de Rodrigo Brito. São Paulo: Editora Unesp, 
2022. 

HENSLEI, Ian. The physics of pneuma in Early Stoicism. In The Concept of Pneuma after Aristotle. Berlin: Berlin 
Studies of the Ancient World, 2020. 

HINE, Harry. Lucius Annaeus Seneca, Opera: Naturalium Quaestionum Librei. Stuttgart und Leipzig: De 
Gruyter, 1996. 

HIPPOCRATES. Hippocrates Vol. IV. Translation by William Jones. London: William Heinemann Ltd, 1959. 

HIPPOCRATES. Oeuvres Completes D'Hippocrate. Émile Littre. Amsterdam: Adolf M. Hakkert, 1961. 

HORKY, Phillip. On common breath: ‘conspiration’ from the Stoics to the Church Fathers. In The Life of Breath 
in Literature, Culture and Medicine Classical to Contemporary. Edited by David Fuller, Corinne 
Saunders and Jane Macnaughton. Durham: Palgrave, 2021. 



18 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

KOLLESCH, Jutta. Untersuchungen zu den Pseudogalenischen Definitiones Medicae. Berlin: Akademie-Verlag, 
1973. 

KOLLESCH, Jutta. Galeni: Definitiones Medicae. Berlin: De Gruyter, 2023. 

KÜHN, Karl. Claudii Galeni Opera Omnia. Leipzig: C. Cnobloch, 1821-1833. 

KUPREEVA, Inna. Galen’s Theory of Elements. In Philosophical Themes in Galen. Edited by P. Adamson, R. 
Hansberger and J. Wilberding. London: Institute of Classical Studies, 2014. 

LE BLAY, Frédéric. Pneumatism in Seneca: An Example of Interaction between Physics and Medicine. In Greek’ 
and ‘Roman’ in Latin Medical Texts. Koninklijke Brill NV, Leiden, 2014. 

LEITH, David. Athenaeus of Attaleia on the Elements of Medicine. Apeiron, 57 (2), p. 165-193, 2024. 

LEITH, David. The pneumatic theories of Erasistratus and Asclepiades. In The Concept of Pneuma after Aristotle. 
Edited by Sean Coughlin, David Leith and Orly Lewis. Berlin: Berlin Studies of the Ancient World, 
2020. 

LEWIS, Orly and LEITH, David. Ideas of pneuma in Early Hellenistic medical writers. In The Concept of Pneuma 
after Aristotle. Edited by Sean Coughlin, David Leith and Orly Lewis Berlin: Berlin Studies of the 
Ancient World, 2020. 

LONG, Antony. Pneumatic Episodes fromHomer to Galen. In The Life of Breath in Literature, Culture and 
Medicine Classical to Contemporary. Edited by David Fuller, Corinne Saunders and Jane Macnaughton. 
Durham: Palgrave, 2021.  

LYONS, Malcolm. Galeni De causis contentivis, in CMG Suppl. Or. II. Berlin: Akademie-Verlag, 1969. 

MANETTI, Daniela. Anonymus Londiniensis, De Medicina. Berlin: De Gruyter, 2022. 

PETIT, Caroline. Galien. Tome III: Le Médecin. Introduction. Paris: Les Belles Lettres, 2009. 

PLUTARCH. Plutarchi Chaeronensis Moralia, Vol. VI. Edition by Grēgorios Vernardakēs. Leipzig: Teubner, 
1895.      

PLUTARCH. Plutarch's Morals, Vol. IV. Translation by William Goodwin. Boston: Little, Brown, and Company; 
Cambridge, MA: Press of John Wilson and Son, 1874. 

PIAZZALUNGA, Arianna. Chrysippus’ Theory of Cosmic Pneuma: Some Remarks in Light of Medical and 
Biological Doctrines on Respiration, Digestion and Pulse. Apeiron, 56 (3), p. 431-467, 2023. 

REBOLLO, Regina. O legado hipocrático e sua fortuna no período greco-romano: de Cós a Galeno. Scientiæ 
Zudia, São Paulo, v. 4, nº 1, p. 45-82, 2006. 

SÉNECA. Cuestiones naturales. Traducción de Carmen Merino. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1979. 

SENECA. Natural Questions. Translated by Harry Hine. Chicago and London: The University of Chicago Press, 
2010. 

WELLMANN, Max. Die Pneumatische Schule bis auf Archigenes. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung, 1895. 

VERBEKE, Gérard. L’évolution de la doctrine du pneuma du Stoicisme à S. Augustin. Étude philosophique. Paris: 
Éditions de l’Institut Supérieur de Philosophie, 1945. 

Recebido em: 30-01-2025 

Aprovado em: 12-10-2025 

Bruno Alonso  



19 
PERSPECTIVAS | VOL. 10, Nº 2, 2025, P. 1-19 
Hannah Arendt e as condições humanas 
DOI: 10.20873-rpvn10v2-40 

 
 

Graduado em Filosofia pela Universidade Federal Fluminense e Mestre em Filosofia pelo Programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Universidade Federal Fluminense. Atualmente cursa Doutorado em Filosofia pelo 
Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal do Rio de Janeiro 


