
 
 

0 
 



 
 

1 
 



 
 

2 
 

 

JOSÉ SOARES DAS CHAGAS 
PAULO SÉRGIO GOMES SOARES 

(ORG) 
 
 
 

 
 
 

 

PESQUISAS E PRÁTICAS 
EM ENSINO DE FILOSOFIA 

A PARTIR DO PROF-FILO 
VOLUME 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

3 
 

 

JOSÉ SOARES DAS CHAGAS 
PAULO SÉRGIO GOMES SOARES 

(ORG) 
 
 
 
 
 
 
 

PESQUISAS E PRÁTICAS 
EM ENSINO DE FILOSOFIA 

A PARTIR DO PROF-FILO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1a Edição  
Volume 1 
PALMAS  

2025 



 
 

4 
 

Universidade Federal do Tocantins 

Editora da Universidade Federal do Tocantins - EDUFT 
 
 

Reitor 
Luís Eduardo Bovolato 

 
Vice-reitora 

Marcelo Leineker Costa 
 

Pró-Reitor de Administração e Finanças 
(PROAD)  

Carlos Alberto Moreira de Araújo 
 

Pró-Reitor de Avaliação e Planejamento 
(PROAP)  

Eduardo Andrea Lemus Erasmo 
 

Pró-Reitor de Assuntos Estudantis 
(PROEST) 

Kherlley Caxias Batista Barbosa 
 

Pró-Reitora de Extensão, Cultura e 
Assuntos Comunitários (PROEX) 

Maria Santana Ferreira dos Santos 
 

Pró-Reitora de Gestão e 
Desenvolvimento de Pessoas 

(PROGEDEP)  
Michelle Matilde Semiguem Lima 

Trombini Duarte 
 

Pró-Reitor de Graduação(PROGRAD)  
Eduardo José Cezari 

 
Pró-Reitor de Pesquisa e Pós-

Graduação (PROPESQ) 
Karylleila dos Santos Andrade 

 
Pró-Reitor de Tecnologia e 

Comunicação (PROTIC) 
Werley Teixeira Reinaldo 

 

Conselho Editorial 
Presidente 

Ruhena Kelber Abrão Ferreira 
 

Membros do Conselho por Área 
 

Ciências Biológicas e da Saúde 
Ruhena Kelber Abrão Ferreira 

 
Ciências Humanas, Letras e Artes 

Fernando José Ludwig 
 

Ciências Sociais Aplicadas Ingrid 
Pereira de Assis 

 
Interdisciplinar 

Wilson Rogério dos Santos 

O padrão ortográfico e o sistema de citações e referências bibliográficas são 
prerrogativas de cada autor. Da mesma forma, o conteúdo de cada capítulo é de inteira 
e exclusiva responsabilidade de seu respectivo autor.  

http://www.abecbrasil.org.b r     
  

  http://www.abeu.org.b r     
   

  

http://www.abecbrasil.org.br/
http://www.abecbrasil.org.br/
http://www.abeu.org.br/
http://www.abeu.org.br/


 
 

5 
 

 

 

PESQUISAS E PRÁTICAS EM ENSINO DE FILOSOFIA A PARTIR DO 
PROF-FILO - VOLUME I 

 
Capa: Letícia Neves Teixeira dos Santos 

Diagramação: José Soares e Letícia Neves  

 

 

 

 



Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
Sistema de Bibliotecas da Universidade Federal do Tocantins (SISBIB)

Campus Universitário de Palmas

P474    Pesquisas e práticas de Filosofia a partir do PROF-FILO / José Soares das Chagas e Paulo  
                  Sérgio Gomes Soares (organizadores). – 1. ed.  -   Palmas, TO: EDUFT, 2025.
                    V. : il.

             Volume 1
             Inclui Bibliografia.
             ISBN: 978-65-5390-189-6.

     1. Filosofia – Estudo e ensino.   I. Chagas, José soares das (org.). II. Soares, Paulo
Sérgio Gomes (org.).

                                                                                                                             
                                                                                                                                CDD  107

Bibliotecária: Roseane da Silva Pires
CRB2 / 1.211

TODOS OS DIREITOS RESERVADOS – A reprodução total ou parcial, de qualquer forma ou por
qualquer meio deste documento é autorizado desde que citada a fonte.



 
 

6 
 

APRESENTAÇÃO 
 
 

É com imensa alegria que apresentamos esta coletânea a qual 
é resultado do labor dos pesquisadores em Ensino de Filosofia do 
Programa de Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-FILO) da 
Universidade Federal do Tocantins (UFT) em parceria com 
pesquisadores de outras Universidades e Institutos Federais. A 
iniciativa deste trabalho é divulgar e fomentar a riqueza da 
produção que se desenvolveu na prática concreta de docentes de 
Filosofia do Ensino Médio da rede pública e privada do Tocantins, 
do Paraná, de Pernambuco, da Bahia e de Brasília os quais teorizam 
e filosofam a partir da experiência do chão das escolas e encontram 
no PROF-FILO um lugar de qualificação à altura da dignidade dos 
professores e professoras. Ao mesmo tempo, entendemos que estes 
textos servem para subsidiar práticas futuras em sala de aula por 
meio da universalização das pesquisas que este livro propicia. 

O Mestrado profissional em Filosofia surgiu da necessidade de 
desenvolver as políticas de qualificação docente no âmbito da 
Filosofia. Numa configuração de rede, atualmente comporta 25 
instituições públicas de ensino superior sob a coordenação 
nacional da Universidade Federal do Paraná (UFPR). Este formato 
proporciona uma colaboração riquíssima de parcerias entre as 
Universidades e Institutos Federais envolvidos, trocas de 
experiências, espírito de colaboração e produção conjunta. Por isso, 
iniciativas como este livro mostram a pujança da atuação tanto local 
do PROF-FILO como da colaboração nacional num esforço de 
entregar para sociedade professores e professoras cada vez mais 
qualificados e conscientes de sua atuação crítica e social nas 
escolas, além de produtos pedagógicos que fomentem e 
desenvolvam a prática docente. 

Neste sentido, o PROF-FILO/UFT vem desenvolvendo este 
trabalho de promoção da formação continuada dos docentes do 



 
 

7 
 

Tocantins e vizinhanças como Pará, Bahia e Piauí. São muitos 
mestres e mestras entregues às redes de Ensino Básico que atuam 
fortalecendo sobretudo a educação pública. Também destacamos 
que o nosso núcleo sempre foi favorecido pela atuação de 
professores e professoras de outras instituições da rede seja como 
docentes, como orientadores ou como parceiros de projetos como 
neste livro que agora entregamos para sociedade. A todos os nossos 
colaboradores, agradecemos! E a você, nosso leitor, desejamos que 
seja tomado do mesmo entusiasmo pelo Ensino de Filosofia de 
qualidade que perpassa o trabalho de tantas mãos que escreveram 
este livro. 

 

Prof. PhD José Soares das Chagas 
Coordenador do Mestrado Profissional em Filosofia 

PROF-FILO/Núcleo UFT (UFPR – instituição coordenadora) 
 

 

 
 
 



 
 

8 
 

PREFÁCIO 
 
 

 
O PROF-FILO é um marco na história da filosofia no Brasil. O 

volume de pesquisas sobre ensino de filosofia espalhadas por todo 
o Brasil é inédito na trajetória de formação de professores de 
filosofia. As pesquisas envolvem os mais diferentes referenciais 
teóricos, uma diversificada perspectiva metodológica e gerando o 
maior acervo de produtos para o ensino de filosofia que temos 
disponível até aqui. 

O que é um produto educacional adequado em filosofia e a 
sua forma de apresentação ainda não é um consenso. Isso só mostra 
que é um campo dinâmico de investigação e elaboração. 
Juntamente com outras questões envolvidas nas pesquisas dentro 
do PROF-FILO e em outras tantas produzidas em mestrados 
acadêmicos, o ensino de filosofia também se consolida como 
subárea de pesquisa na filosofia. A recente criação da ABEFIL – 
Associação Brasileira de Ensino de Filosofia foi mais um importante 
passo nesse processo. 

Os desafios ainda são enormes. No contexto educacional 
brasileiro, é fundamental potencializar o processo educativo que 
agrega tantos profissionais docentes e discentes do PROF-FILO na 
execução dessa política pública de formação de professores. Nessa 
perspectiva, é necessária a produção de uma crítica das condições 
de trabalho a que muitos professores de filosofia estão submetidos 
nos diferentes estados brasileiros. Condições inadequadas de 
trabalho comprometem a oferta de uma educação de qualidade e 
um melhor aproveitamento da formação desenvolvida no PROF-FILO.   

Tendo fechado a segunda quadrienal de avaliação da CAPES 
o programa pode ser considerado maduro para novos desafios, 
como a proposição do doutorado profissional. Muita coisa ainda 
por amadurecer. A relação com egressos ainda continua um desafio 



 
 

9 
 

em vários núcleos. A visibilidade e aproveitamento das pesquisas 
por professores da educação básica que ainda não tiveram a 
oportunidade de cursar o PROF-FILO requer novas estratégias de 
comunicação e socialização. 

A Universidade Federal de Tocantins periodicamente tem 
organizado publicações reunindo textos relacionados às 
dissertações defendidas no PROF-FILO. Essa coletânea caminha 
nessa perspectiva de sistematização das experiências e facilitar o 
acesso a essa diversificada produção sobre ensino de filosofia.  

Leitores e leitoras encontrarão nessas páginas um pouco da 
vida que pulsa nas pesquisas desenvolvidas e poderão se identificar 
também com as experiências de docência vivenciadas em diferentes 
contextos. 

 
 
 

Pedro Gontijo 
Departamento de Filosofia da Universidade de Brasília 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

10 
 

SUMÁRIO 
 
 
Capítulo 1                                                                                                     12 
ORIENTAÇÃO SEXUAL NA ESCOLA: DESAFIOS FILOSÓFICOS NA 
PERSPECTIVA DE MICHEL FOUCAULT 
Romualda Mirdes de Figueiroa Vieira 
Christian Lindberg 
 
Capítulo 2                                                                                                     28 
LOUCURA, SABER-PODER EM MICHEL FOUCAULT E O FILME BICHO 
DE SETE CABEÇAS: UMA PROPOSTA PARA EXPERIÊNCIA FILOSÓFICA 
NO ENSINO MÉDIO 
Marcella Aparecida Schiavo Trava 
Stela Maris da Silva 
 
Capítulo 3                                                                                                       44 
“O QUE PASSOU NÃO CONTA?” A FILOSOFIA E O ENSINO DE 
FILOSOFIA ENQUANTO ATITUDE - LIMITE: REFERÊNCIAS 
FOUCAULTIANAS 
Marcella Aparecida Schiavo Trava 
Stela Maris da Silva 
 
Capítulo 4                                                                                                     63 
DESSACRALIZAR PARA FILOSOFAR: DESAFIOS, RUPTURAS E 
POSSIBILIDADES DA FILOSOFIA NA EDUCAÇÃO BRASILEIRA 
Eusébio Andrade de Oliveira 
Cristiano Dias da Silva 
 
Capítulo 5                                                                                                     85 
A ESCOLA DOS SONHOS – CONHECIMENTO ANCESTRAL 
TRANSMITIDO PELAS PALAVRAS DOS ESPÍRITOS ANIMAIS 
Adriane Caldas dos Santos 
Roberto Amaral 



 
 

11 
 

 
Capítulo 6                                                                                                     113 
IMAGENS QUE PENSAM: O STOP-MOTION COMO ESTRATÉGIA PARA 
EXPLORAR A PRESENÇA DAS IMAGENS TÉCNICAS NA SOCIEDADE 
Aline Aquino Alves 
Leon Farhi Neto 
 
Capítulo 7                                                                                                     138 
MÚSICA E OFICINAS PEDAGÓGICAS NO ENSINO DE FILOSOFIA EM 
UMA ESCOLA DA EDUCAÇÃO BÁSICA DA SEDUC - PIAUÍ 
Akyciel dos Santos Farias 
José Soares das Chagas 
 
Capítulo 8                                                                                                     155 
O ENSINO DE FILOSOFIA COMO UMA QUESTÃO FILOSÓFICA 
Heros Falcão Araujo 
José Soares das Chagas 
 
Capítulo 9                                                                                                      165 
PROF-FILO ENTRE 2018 E JANEIRO DE 2022: NOTAS PARA PENSAR AS 
PESQUISAS SOBRE ENSINO DE FILOSOFIA 
Bárbara N. Honorato de Sousa 
Pedro Gontijo 
 
Capítulo 10                                                                                                     187 
WIKI DE ENSINO DE FILOSOFIA DO SERTÃO FILOSÓFICO:  
UM RELATO DE EXPERIÊNCIA 
Gabriel Kafure da Rocha 
Emival Tibúrcio Silva 
 
Sobre os organizadores                                                                              202 
 
 
 
 
 
 



 
 

12 
 

 
Capítulo 1 

 
 

ORIENTAÇÃO SEXUAL NA ESCOLA: DESAFIOS 
FILOSÓFICOS NA PERSPECTIVA DE MICHEL 

FOUCAULT 
 

Romualda Mirdes de Figueiroa Vieira1 
Christian Lindberg2 

 
 
 
INTRODUÇÃO 
 
 O objetivo deste texto é dissertar sobre a realização de um 
trabalho de intervenção pedagógica que busca refletir, junto ao 
corpo discente de uma escola pública estadual localizada na cidade 
de Caruaru, Pernambuco, questões pertinentes ao ensino de 
filosofia e uma possível intersecção com aspectos pedagógicos 
voltados para a educação sexual no contexto escolar. Este trabalho 
foi realizado no âmbito do núcleo do Prof-Filo localizado na 
Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). 
 Para alicerçar teoricamente a pesquisa, adotou-se a 
contribuição de Michel Foucault à temática, especialmente a 
reflexão que desenvolveu sobre as relações de poder. Compreende-
se que suas análises sobre biopoder contribuem para identificar as 
relações de poder que existem no ambiente escolar e na 
constituição do referencial curricular, que no caso é o de 
Pernambuco, como também nas relacionadas à educação sexual. O 
intuito, portanto, foi desenvolver uma intervenção pedagógica e 
filosófica que procurasse desenvolver, nos estudantes, uma 
consciência crítica e reflexiva que possa conduzir a um 

 
1 Mestra em Filosofia pelo PROF-FILO/UFPE. 
2 Doutor em Filosofia, orientador do trabalho e docente da UFS e do PROF-FILO 
da UFPE. 



 
 

13 
 

compromisso ético com questões como diversidade e igualdade. 
Nesse sentido, procurou-se abordar a temática das relações de 
poder dentro e fora da escola, identificando o que existe ou não de 
cultura promotora do respeito à diversidade sexual. 
 Para elucidar a concepção de ensino de filosofia adotada ao 
longo da intervenção, recorremos à contribuição de Alejandro 
Cerletti ao campo de pesquisa ensino de filosofia. Na ocasião, foi 
enfatizado a prática reflexiva, o diálogo filosófico e a 
contextualização histórica e cultural, encorajando os estudantes a 
participarem ativamente e a desenvolverem habilidades de 
questionamento, análise e avaliação crítica. Além disso, 
promovemos a inclusão de diversas perspectivas filosóficas, 
valorizando a diversidade de experiências e tradições para 
enriquecer o debate e fortalecer o entendimento crítico. 
 
O CONTEXTO DA INTERVENÇÃO PEDAGÓGICA 
 
 Parte-se do pressuposto que ter consciência pedagógica 
significa, no caso do projeto de intervenção, considerar que a 
“atividade de planejar é uma ação de análise crítica da realidade 
que se tem e daquela que se quer alcançar, do que se faz e do que 
ainda precisa ser feito para atingir o que se almeja” (LEITÃO, 2023, p. 
269), ou seja, o primeiro movimento é o de conhecer a realidade local. 
 O desenvolvimento do trabalho junto aos estudantes foi 
realizado em nove encontros presenciais. A turma selecionada foi de 
ensino médio em uma escola da rede estadual da cidade de 
Caruaru, agreste de Pernambuco. Ela fica localizada em um dos 
maiores bairros e de economia ativa da cidade, o Salgado. A turma 
era composta por 41 estudantes, sendo 13 do sexo feminino e 28 do 
sexo masculino. 
 Segundo os dados fornecidos pelo Censo do IBGE (2025), o 
bairro é considerado populoso, provavelmente por causa de uma 
grande presença de empresas da região, contabilizando, 
aproximadamente, 3 mil estabelecimentos, que variam de pequeno 
a grande porte. O resultado da concentração empresarial indica um 



 
 

14 
 

intenso dinamismo econômico que tem poder de provocar 
mudanças significativas no que diz respeito ao universo 
educacional da comunidade. Por haver a oferta de trabalho com 
relativa abundância, muitos estudantes desistem dos estudos para 
ingressarem no mercado de trabalho, em busca da desejada 
independência financeira.  
 Na perspectiva de fazer com que o processo de construção do 
conhecimento seja uma ação contínua, a escola oferece a 
modalidade regular do ensino médio em três turnos, além do Ensino 
de Jovens e Adultos (EJA) no período noturno. Seu corpo discente é 
diversificado, provindo de diferentes níveis socioeconômicos, com 
uma predominância das classes média e baixa. Os professores 
possuem formação específica em suas áreas, que tende a colaborar 
com o compromisso da instituição em ofertar uma educação de 
qualidade. No entanto, parte dos docentes possui dois vínculos 
empregatícios, atuando tanto na rede estadual de ensino quanto no 
município de Caruaru, impactando diretamente no processo de 
ensino e de aprendizagem. Durante o período de aplicação da 
intervenção pedagógica, constatou-se, com base em relatos 
fornecidos pela secretaria da escola, que havia de falta de 
professores e que a equipe de coordenação apresentava 
dificuldades de material humano. 
 Do ponto de vista da infraestrutura, a escola, possui 
aproximadamente 6 (seis) espaços climatizados, salas de aula, sala 
da direção, sala dos professores, laboratório de informática, 
laboratório de ciências, auditório, espaço de leitura, biblioteca, 
banheiros, almoxarifado, cozinha, duas quadras, áreas adaptadas 
para acessibilidade, entre outros espaços essenciais. Soma-se a 
esses aspectos, o fato de a escola dispor de água tratada, sistema 
de esgoto e coleta de lixo periódica. A unidade de ensino também 
possui internet de banda larga, impressora, copiadora, projetor, TV, 
microfone e caixa de som. Em suma, pode-se afirmar que a escola 
possui condições de oferecer um lugar de trabalho propício à 
educação. 



 
 

15 
 

 No que se refere aos índices educacionais, antes da realização 
da intervenção pedagógica, a taxa de reprovação girava em torno 
de 7,2%, a de abandono na casa dos 11,8% e de aprovação na de 81%. 
No que concerne à distorção idade-série, 53,1% dos estudantes do 1º 
ano do ensino médio estavam com idade distorcida, 29,9% no 2º ano 
e para 25,4% no 3º ano. Esses dados fornecem uma visão abrangente 
do panorama educacional da instituição, destacando tanto suas 
conquistas quanto os desafios a serem enfrentados. 
 
A METODOLOGIA DA INTERVENÇÃO PEDAGÓGICA 
 
 A investigação sobre a possibilidade de uma prática filosófica 
com o tema da sexualidade é relevante para o contexto social de 
nosso tempo. Nota-se que questões sociais, culturais e 
educacionais, aliadas com aspectos religiosos, impactam 
diretamente na compreensão que o estudante venha ter sobre o 
tema. Por outro lado, percebe-se que há um arcabouço de normas e 
preconceitos que moldam a compreensão da sexualidade de 
maneira limitada.  
 Além desses fatores, boa parte das discussões sobre a 
sexualidade, no espaço escolar, fica designada à disciplina de 
Biologia, como se a questão da sexualidade estivesse restrita 
apenas a aspectos anatômicos e fisiológicos. Nesse sentido, uma 
prática filosófica pode ajudar na desconstrução dessas normas, 
estereótipos e preconceitos, promovendo uma perspectiva mais 
crítica e libertadora da sexualidade, como também tende a revelar e 
questionar estruturas de poder e opressão. 
 Desse modo, recorrer a alguns textos de Foucault tende a 
subsidiar a compreensão sobre a sexualidade ao extrapolar a 
perspectiva meramente biológica. Quando trata da história da 
sexualidade, por exemplo, indica a importância dos discursos sobre 
a sexualidade, que não apenas falam de sexo e das práticas sexuais, 
mas instituem o que deve ser considerado normal e o que é desvio, 
anormalidade ou perversão. Nesse sentido, de forma específica, 
seus textos que abordam o tema da sexualidade, do biopoder e da 



 
 

16 
 

disciplina foram fundamentais para a compreensão das relações de 
poder, normas sociais e práticas discursivas que influenciam a 
percepção da sexualidade entre os jovens estudantes. 
 Para contextualizar a pesquisa, foram analisados, também, 
dois documentos curriculares importantes: a Base Nacional Comum 
Curricular (BNCC) e o Currículo de Pernambuco para o Ensino Médio. 
A análise procurou identificar como a sexualidade é abordada, 
verificando sua presença e a maneira como o tema é tratado. 
 Do ponto de vista metodológico, a pesquisa adotou a 
abordagem qualitativa, ao mesmo tempo, exploratória e descritiva, 
com a finalidade de possibilitar uma prática filosófica com o tema 
da sexualidade no contexto educacional do ensino médio. 
 Do ponto de vista prático, a metodologia seguiu alguns 
momentos. O primeiro se deu ao escolher a série onde a intervenção 
seria realizada. Devido ao fato de o currículo de Pernambuco indicar 
a disciplina apenas para o 1º ano do ensino médio, com duração de 
50 minutos, a escolha foi feita sem opções. Em seguida, a fim de 
efetivar de intervenção, promoveu-se o entendimento sobre a 
relação entre filosofia e sexualidade junto aos estudantes da turma. 
Para tanto, recorreu-se aos conceitos foucaultianos, procurou-se 
estimular o pensamento crítico sobre as construções sociais da 
sexualidade e os sistemas de poder que as influenciam e, por fim, 
fomentou-se um diálogo aberto e inclusivo sobre sexualidade, 
respeitando a diversidade de orientações sexuais e identidades. 
 As aulas foram realizadas tendo como suporte bibliográfico os 
seguintes textos de Foucault: trechos dos livros História da 
Sexualidade I: A Vontade de Saber, Vigiar e Punir e Microfísica do 
Poder. Eles foram trabalhados como material didático para guiar as 
aulas, contendo resumos e explicações dos conceitos principais, 
bem como sugestões de atividades escritas. O uso da plataforma 
Google Forms também auxiliou no desenvolvimento das atividades 
em sala de aula. Os temas abordados foram: 1) Explorando a filosofia 
e a sexualidade: introdução à perspectiva de Michel Foucault; 2) 
Conceito de sexualidade e biopoder; 3) Conceito de biopoder e 



 
 

17 
 

disciplina; 4) (Des)construção de estereótipos e preconceitos: ética 
sexual e relações de poder; 5) Educação sexual e inclusão. 
 O segundo momento foi reservado ao processo de avaliação 
da intervenção, seguido de uma discussão sobre aprendizagens e 
feedbacks. Os dados foram coletados por meio de várias técnicas 
qualitativas: 1) No Google Forms, com a coleta e análise das 
respostas; 2) Questionários e atividades escritas que tentaram 
identificar a compreensão estudantil sobre o que é filosofia, 
sexualidade, norma e disciplina; 3) Observação participante, 
compreendida como as interações em sala de aula durante as 
discussões e debates, registrando a participação e as reações dos 
alunos; 4) Registro fotográfico das aulas para documentar o 
ambiente, as interações e a dinâmica das atividades. 
 Os dados foram tratados com base na análise de conteúdo, 
onde as respostas e interações dos alunos foram examinadas para 
identificar padrões, temas recorrentes e significados atribuídos 
pelos estudantes aos conceitos discutidos. A interpretação dos 
dados foi orientada pelos conceitos foucaultianos (sexualidade, 
poder, norma, disciplina), buscando entender como esses 
influenciam a percepção da sexualidade entre aqueles jovens e 
como eles reagem. 
 A pesquisa seguiu rigorosos princípios éticos, garantindo a 
confidencialidade e o anonimato dos participantes. Todos os 
estudantes e responsáveis pela escola foram informados sobre os 
objetivos e procedimentos da pesquisa e o consentimento dos 
responsáveis foi obtido antes da coleta de dados. A participação foi 
voluntária e o corpo discente alvo da intervenção teve a liberdade 
de se retirar da pesquisa a qualquer instante. 
 
 
A ORGANIZAÇÃO DA SEQUÊNCIA DIDÁTICA  
 
 O primeiro momento teve como tema: Explorando a filosofia e 
a sexualidade: introdução à perspectiva de Michel Foucault. A 
escolha desse tema se deu por abranger o objetivo geral da aula 



 
 

18 
 

que é apresentar-se aos alunos e introduzir o tema do projeto de 
mestrado, incentivando a reflexão sobre as concepções de filosofia 
e sexualidade. Utilizamos os conceitos de Michel Foucault como 
base para a discussão, buscando proporcionar aos estudantes uma 
compreensão mais aprofundada desses temas complexos e 
estimular sua capacidade de análise crítica. Acreditamos que essa 
abordagem contribuiu para uma maior conscientização e reflexão 
sobre as questões filosóficas e sexuais presentes em nossa 
sociedade, ou seja, um despertar à curiosidade filosófica e 
existencial. 
 O segundo, que teve como tema Conceito de sexualidade e 
biopoder segundo Michel Foucault, objetivou proporcionar aos 
alunos uma compreensão crítica sobre a sexualidade e introduzi-los 
ao conceito de biopoder de Foucault. No trabalho procurou-se 
estimular um diálogo aberto sobre o tema e desafiá-los a questionar 
as normas sociais e os mecanismos de controle da sexualidade na 
sociedade contemporânea, a partir da compreensão de 
informações divulgadas nas redes sociais. A introdução ao conceito 
do biopoder possibilita uma análise das práticas de normalização 
da vida sexual, revelando como esses mecanismos se manifestam no 
controle dos corpos e no comportamento individual. 
 O terceiro momento pretendeu discutir: Conceito de biopoder 
e disciplina segundo Michel Foucault. A escolha do tema se deu pela 
importância de se ter uma compreensão das dinâmicas de poder e 
de controle na sociedade contemporânea, especialmente em 
relação à regulação dos corpos e comportamentos individuais e que 
se expressam tanto nas redes sociais, nos espaços escolares e da 
comunidade, como na mídia, de modo geral. Considerando o 
contexto educacional e social da pesquisa, notou-se que era 
fundamental abordar questões que promovessem uma reflexão 
crítica sobre os mecanismos de poder e de disciplina presentes nas 
instituições e nas relações sociais. 
 Foucault oferece uma perspectiva teórica rica para analisar 
esses fenômenos em sua obra Vigiar e Punir. Ao introduzir alguns 
conceitos contidos nesta obra, os estudantes foram incentivados a 



 
 

19 
 

questionar como o poder se manifesta em suas vidas cotidianas, 
permitindo uma compreensão mais ampla das estratégias de 
controle social e das implicações éticas e políticas desses 
mecanismos de poder. Essa abordagem desafia os estudantes a 
refletir sobre a relação entre poder, saber e práticas de 
normalização, contribuindo para o desenvolvimento de uma 
consciência crítica diante das questões sociais, culturais e 
educacionais e da valoração de um ethos que possa se expressar 
em práticas de tolerância, respeito ao diferente, valorização dos 
gêneros e do ser humano enquanto pessoa. 
 O quarto, que teve como tema Desconstrução de estereótipos 
e preconceitos, Ética sexual e relações de poder, educação sexual e 
inclusão, foi realizado para atender a necessidade de uma 
abordagem nas questões centrais para a formação ética dos 
estudantes em relação à sexualidade e às dinâmicas de poder 
atuais. É essencial debater temas que afetam diretamente suas 
vidas e experiências, promovendo uma visão inclusiva e respeitosa 
da diversidade humana. 
 Abordar estereótipos e preconceitos visa desconstruir visões 
discriminatórias que permeiam as relações sociais. Como afirma 
Branco (2020), significa assumir uma resistência diante da violência 
institucional e institucionalizada. Discutir a educação sexual e as 
relações de poder é crucial para o desenvolvimento de uma 
consciência crítica, ajudando os estudantes a compreenderem as 
implicações éticas de suas atitudes. A educação sexual é vital para 
o desenvolvimento dos jovens, além de tentar promover um ambiente 
escolar que valorize a diversidade de orientações sexuais e 
identidades de gênero. 
 Por fim, ao discutir o tema: Avaliação do projeto, discussão 
sobre aprendizados e coleta de feedbacks, pretendeu-se refletir 
sobre o impacto do projeto e garantir um processo de aprendizagem 
contínuo. Esta etapa foi crucial para avaliar quanto os estudantes 
internalizaram os conceitos discutidos ao longo d realização da 
intervenção. Desse modo, foi o momento de se estabelecer uma 
avaliação qualitativa de todo o processo experimentado até o 



 
 

20 
 

momento. Também visou promover a reflexão crítica, permitindo que 
os estudantes expusessem o que aprenderam e como isso afetou 
suas percepções e atitudes.  
 
 
 
RESULTADOS E DISCUSSÕES 
 
 As atividades da intervenção tiveram início com um diálogo, 
criando um espaço para que os estudantes compartilhassem as 
experiências vividas e os sentimentos. Em seguida, um questionário 
foi entregue aos estudantes e a turma foi dividida em blocos para 
que realizassem pesquisas de campo. As perguntas foram 
organizadas de modo que se relacionassem com questões sobre 
sexualidade, filosofia, Michel Foucault, o universo familiar, sala de 
aula, professores, escola e comunidade escolar. 
 Como resultado, pode-se inferir que os estudantes 
compreendem a abrangência dos conceitos fundamentais de 
Foucault. Todos os grupos demonstraram entendimento sobre 
heteronormatividade, biopoder, normas e controle social.  Eles 
também reconheceram a influência da família, da igreja e da escola 
na regulação dos comportamentos sexuais, enfatizando a 
importância de evitar preconceitos e respeitar a diversidade sexual. 
De igual modo, notou-se que os estudantes conseguiram 
internalizar e refletir sobre os conceitos foucaultianos, aplicando-os 
ao contexto de suas próprias experiências e observações sobre a 
sociedade contemporânea. 
 Ao responderem sobre sexualidade, constatou-se que 28% dos 
estudantes entendem-na como uma relação entre um casal 
composto por um homem e uma mulher, materializando a 
concepção denominada de tradicional e relacional da sexualidade, 
possivelmente influenciada por normas sociais e educacionais que 
enfatizam a sexualidade no contexto de relacionamentos estáveis e 
heteronormativos. Outros 56% dos estudantes associam o termo 
sexualidade diretamente ao ato de praticar sexo, demonstrando que 



 
 

21 
 

a maioria dos estudantes tem uma visão física da sexualidade, 
limitando o conceito ao ato sexual em si. Provavelmente, essa 
perspectiva reflete a ausência de educação sexual, que inclui 
aspectos emocionais, sociais e psicológicos. Já 8% dos estudantes 
demonstraram uma compreensão mais abrangente da sexualidade, 
reconhecendo-a como parte da identidade pessoal e da percepção 
de si, o que está mais alinhado às discussões contemporâneas que 
consideram dimensões como identidade de gênero, orientação 
sexual e o desejo — um componente fundamental da sexualidade. 
Por fim, 8% expressaram sentimentos de relutância ou vergonha ao 
abordar o tema, o que pode indicar um desconforto ou falta de 
familiaridade com a temática. Esse dado sugere que a sexualidade 
ainda é percebida como um assunto sensível e, possivelmente, 
estigmatizado entre os estudantes, evidenciando a necessidade de 
um ambiente mais seguro, acolhedor e inclusivo para o 
desenvolvimento de discussões significativas sobre o tema. 
 As respostas possivelmente refletem valores e normas culturais 
do conjunto de estudantes que participaram da intervenção. Esses 
dados apontam para a importância de um trabalho colaborativo e 
pedagógico que contribua para ampliar e enriquecer a 
compreensão sobre o tema, promovendo um ambiente escolar mais 
inclusivo e respeitoso.   
 A pesquisa também indicou que alguns estudantes se sentiram 
desconfortáveis e não participaram da atividade. Três estudantes se 
recusaram a participar, mesmo após a explicação sobre a relevância 
da atividade. Além disso, durante os encontros, foi possível observar 
certo desconforto por parte de alguns discentes, que estavam rindo 
ou com conversas paralelas. Teve até o questionamento se as aulas 
eram sobre sexo. Essas reações demonstram tanto a curiosidade, 
quanto a tensão em torno do tema, revelando o estigma para se 
discutir o tema da sexualidade no espaço escolar. 
 No entanto, um grupo de estudantes comentou que as aulas 
de Filosofia seriam mais interessantes se abordassem esse tipo de 
assunto, pois o que estavam estudando eram conteúdos 
denominados por eles como chato. Em outras falas, notou-se a 



 
 

22 
 

opiniões do tipo: “pensei que só falava nesse assunto na aula de 
Ciências”. O dizer do estudante revelou a percepção limitada sobre 
onde e como a sexualidade pode ser discutida no ambiente escolar. 
Além disso, ao final da intervenção, discentes queriam participar de 
forma mais ativa das discussões, mas se sentiam envergonhados 
para exporem as próprias ideias. 
 Quanto às respostas obtidas, constatou-se também que os 
estudantes percebem que a escola ainda não está adequadamente 
preparada para desenvolver a discussão de determinados temas em 
sala de aula. Há uma nítida necessidade de atualização e revisão 
curricular, além de uma maior integração de metodologias e 
recursos que abordem esses temas de forma mais eficaz. A 
escola pode desempenhar um papel fundamental em promover um 
ambiente de discussão aberto e seguro, oferecendo uma educação 
sexual mais abrangente e inclusiva, respeitando a privacidade dos 
alunos.  
 Dessa forma, cada unidade escolar não só transmite 
conhecimento, mas também regula e influencia as práticas sociais e 
os comportamentos, exercendo uma forma de biopoder que pode 
contribuir para a construção de uma sociedade mais informada e 
consciente. Isso implica dizer que a escola deve focar em criar um 
currículo abrangente, diversificar as metodologias de ensino, 
incorporar feedback dos alunos, investir na formação dos 
professores e criar espaços democráticos de discussões. 
 A análise das respostas também revelou que há uma 
diversidade de experiências e interesses dos estudantes em relação 
à educação sexual, com a necessidade de ampliar e melhorar as 
oportunidades pedagógicas nessa área. Nesse sentido, a relevância 
da reflexão filosófica de Foucault para o assunto torna-se relevante. 
No entanto, a ausência de informações sobre os conceitos e 
reflexões desenvolvidas por ele refletem a necessidade de uma 
abordagem educacional ampla, inclusiva e que introduza teorias 
críticas e complexas desde cedo, a fim de provocar um diálogo com 
filósofos e filósofas que tenham desenvolvido reflexões hodiernas. 
Isso não apenas enriquecerá a compreensão dos alunos sobre as 



 
 

23 
 

dinâmicas de poder e controle na sociedade, mas também 
promoverá um pensamento mais profundo sobre suas próprias 
experiências na escola e além dela.  
 Abordar os conceitos foucaultianos tende a contribuir 
significativamente para uma educação que constitua, nos 
estudantes, habilidades de pensar criticamente e agir de maneira 
informada em um mundo cada vez mais complexo e multifacetado. 
Considerando que Foucault discute como as instituições empregam 
estratégias disciplinares para regular e moldar o comportamento 
dos indivíduos, incluindo a imposição de normas que são 
internalizadas por cada um, também descreve a sociedade como um 
espaço onde a vigilância não é apenas imposta de cima para baixo 
por autoridades visíveis, mas também internalizada pelos próprios 
indivíduos.  
 Assim, por ser uma instituição disciplinar, a escola não apenas 
regula diretamente o comportamento através de normas, mas 
também influencia a formação da autopercepção e da 
autorregulação dos indivíduos. Essa internalização das práticas 
disciplinares permite que o controle social promovido pela escola se 
torne mais sutil e eficaz, uma vez que os indivíduos seguem as regras 
devido a uma supervisão externa. Assim, a vigilância e o controle 
social se tornam processos intrínsecos à vida cotidiana, resultando 
em uma forma de poder.  
 A escola se estrutura em torno dessa rede de normas e 
práticas de vigilância, refletindo um modelo de controle social onde 
o poder é exercido de maneira menos visível. Isso cria a sensação de 
constante monitoramento. Nas respostas, os estudantes 
mencionaram que coordenadores, professores, diretores, porteiro e 
até mesmo guardas monitoram o comportamento dos alunos. Isso 
reflete uma vigilância física presente tanto dentro, quanto fora da 
sala de aula. Há menção de intervenções diretas como chamar os 
alunos para conversar, assinar advertências e convidar os 
responsáveis para se dirigirem para a direção da escola em caso de 
comportamento inadequado. 



 
 

24 
 

 A vigilância constante pode impactar a autonomia dos alunos, 
restringindo sua liberdade e autonomia ao impor normas e regras 
que moldam o comportamento. Assim, as práticas de vigilância e 
controle na escola afetam não apenas o comportamento dos 
estudantes, mas também suas identidades e relações de poder 
dentro do ambiente escolar. É essencial encontrar um equilíbrio 
entre a necessidade de segurança e a promoção da autonomia. Isso 
pode envolver revisar práticas de vigilância para garantir que sejam 
justas, respeitosas e eficazes na promoção de um ambiente 
educacional seguro e acolhedor 
 Em outra questão, os estudantes, na casa dos 80%, 
responderam que não existem programas ou iniciativas específicas 
relacionadas à saúde mental e à educação sexual na escola, 
revelando uma lacuna significativa na abordagem educacional em 
relação a esses temas cruciais. Apenas 20% dos alunos, 
aproximadamente, afirmaram que existem, embora tenham 
apontado que eles são limitados e possivelmente insuficientes para 
atender as necessidades de todos e de todas. 
 Tendo em vista a ideia de biopoder de Foucault, a falta de 
programas sobre sexualidade pode ser interpretada como uma 
maneira de manter o controle sobre a informação e os corpos dos 
alunos. Ao não oferecer educação sexual adequada, a escola está, 
de certa forma, regulando e controlando o conhecimento e as 
práticas sexuais dos estudantes. Essa impressão encontra 
ressonância nas obras de Foucault, quando afirma que as 
instituições, a exemplo da escola, desempenham um papel crucial 
na normatização dos comportamentos. A ausência de políticas 
inclusivas indica uma falha em desafiar as normas hegemônicas, 
perpetuando assim a marginalização de identidades sexuais 
diversas. A falta de políticas de inclusão e respeito à diversidade 
sexual revela uma falha na governamentalidade da escola em 
promover um ambiente seguro e acolhedor para todos os 
estudantes. 
 A escola deve fornecer apoio e recursos educacionais para 
alunos LGBTQIAPN+, como, por exemplo, grupos de apoio, e incluir 



 
 

25 
 

temas de diversidade sexual nos programas de saúde mental e bem-
estar. Também capacitar os professores para lidar com questões de 
diversidade sexual de maneira sensível e informada, a exemplo da 
criação de ambientes inclusivos e estratégias para apoiar alunos 
LGBTQIAPN+. 
 Com base nas respostas obtidas, pode-se concluir também 
que os discentes destacam a necessidade de uma abordagem 
educacional mais inclusiva e aberta em relação à sexualidade. A 
falta de discussões estruturadas sobre o tema e a dependência das 
interações entre colegas para obter informações, revelam uma 
lacuna na educação sexual que pode perpetuar a normatividade e 
excluir outras formas de expressão sexual. Implementar políticas 
educacionais que promovam a inclusão e o respeito à diversidade 
sexual é essencial para criar um ambiente escolar que apoie o 
desenvolvimento saudável e inclusivo das diversas identidades 
estudantis. 
  
CONCLUSÃO 
 
 O projeto de intervenção foi de grande importância não 
somente para fazer com que os estudantes entrassem em contato 
com um filósofo contemporâneo, mas por possibilitar um momento 
em que expressam, de maneira livre e consciente, suas inquietações, 
angústias e perplexidades diante de um tema como sexualidade. 
 Vê-se, portanto, que a necessidade de se criar um ambiente 
escolar seguro e acolhedor para todos os alunos, 
independentemente de sua orientação sexual, é essencial. Isso 
inclui políticas antidiscriminação, apoio emocional e recursos 
educativos adequados. Trabalhar em parceria com as famílias e a 
comunidade escolar para implementar a educação sexual pode 
ampliar o impacto da escola na vida das pessoas de forma 
signif icativa. 
 No que diz respeito ao tema da sexualidade, percebe-se que a 
abordagem filosófica era algo novo para os estudantes. Durante as 
discussões, ouviram-se comentários, como: “É por isso que hoje em 



 
 

26 
 

dia tem tantas pessoas que acham errado falar sobre esse assunto” 
ou “por isso, que algumas pessoas falam que tem que se casar”. O 
falar dos discentes evidencia uma reflexão sobre a liberdade 
individual em contraposição às normas religiosas.  
 As respostas dos/das discentes apontam para uma crítica aos 
mecanismos de controle, enfatizando a importância da liberdade 
individual e a injustiça percebida na imposição de normas e valores. 
A interpretação dos textos de Foucault colaborou com o 
entendimento de que as percepções sobre a injustiça resultam do 
poder disciplinar exercido pela família, pelas instituições religiosas 
ou pelo conjunto da sociedade. 
 Esta pesquisa permitiu uma reflexão profunda sobre as 
estruturas de poder que permeiam as discussões sobre sexualidade. 
Desafios foram superados, mas também houve o testemunho do 
impacto positivo das discussões na sala de aula. Esta experiência 
fortaleceu o compromisso com uma educação que valoriza a 
diversidade sexual. 
 Em suma, esta pesquisa reafirma a importância de 
compreender a sexualidade como um constructo social e político, 
como um problema filosófico. Os resultados destacam a 
necessidade urgente de políticas educacionais que reconheçam e 
respeitem as diversas expressões da sexualidade, de modo a 
contribuir para uma sociedade mais justa e democrática. 
 
REFERÊNCIAS 
 
 

ARAÚJO, Denise Bastos de. Gênero e sexualidade na escola. Instituto 
de Humanidades, Artes e Ciências – Universidade Federal da Bahia 
(UFBA). Superintendência de Educação a Distância, Salvador, 2018. 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular: 
a educação é a base. Brasília, 2018. 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade: a vontade saber. 
22.ed. Rio de Janeiro: Edições Graal, 2012. 

 



 
 

27 
 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. 11.ed. São Paulo: Paz e Terra, 
2021. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir. 20.ed. Petrópolis: Vozes, 1999. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Dados 
censitários econômicos. Disponível em < 
http:www.ibge.gv.br/censoeconomico >. Acesso em 15 de dezembro de 
2024. 

LEITÃO, C. Elaborando um projeto de intervenção local para 
enfrentar a violência na escola. In: ASSIS, S. G., CONSTANTINI, P., 
AVANCI, J. Q., NJAINE, K. Impactos da violência na escola: um diálogo 
com professores. 2.ed. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ, 2023. p. 263-
286. 

OCDE. A educação no brasil uma perspectiva internacional.   
Disponível em < https://todospelaeducacao.org.br/wordpress/wp-
content/uploads/2021/06/A >. Acesso em 12 de fevereiro de 2024.   

SECRETARIA DE EDUCAÇÃO E ESPORTES DE PERNAMBUCO. 
Currículo de Pernambuco: ensino médio. União dos Dirigentes 
Municipais de Educação. Recife, 2021. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://todospelaeducacao.org.br/wordpress/wp-content/uploads/2021/06/A
https://todospelaeducacao.org.br/wordpress/wp-content/uploads/2021/06/A


 
 

28 
 

 
 
 
 

Capítulo 2 
 
 

LOUCURA, SABER-PODER EM MICHEL FOUCAULT 
E O FILME BICHO DE SETE CABEÇAS: UMA 

PROPOSTA PARA EXPERIÊNCIA FILOSÓFICA NO 
ENSINO MÉDIO 

 
Marcella Aparecida Schiavo Trava3 

Stela Maris da Silva4 
 

 
INTRODUÇÃO 

 

Eu pensei em escrever uma história que nunca apareceria, 
a dos loucos. O que é ser louco? Quem decide? A partir de 
quando? Em nome de que? (...). Nascia, então, a seguinte 
questão: como tão pouco saber pode gerar tanto poder? (...) 
(Foucault, 2006, p. 70).  
 

Questionamentos como esse e tantos outros lembram a 
importância de render homenagens aos 40 anos da morte de Michel 
Foucault (1926-1984), datado no último dia 25 de junho. O seu legado 
ajuda a atualizar o presente e os problemas que atravessam a 
contemporaneidade, o que de fato se faz presente neste estudo.   

Michel Foucault, filósofo francês contemporâneo, historiador, 
arquivista, ativista, quase impossível de ser definido, construiu 
importante obra sobre a constituição do sujeito. Em diferentes 
perspectivas analisou, pesquisou a produção dos saberes e suas 

 
3 UNESPAR - Universidade Estadual do Paraná. Programa de Mestrado 
Profissional em Filosofia - PROF-FILO 2024. 
4 UNESPAR – Universidade Estadual do Paraná. Campus Curitiba II.  
   UNESPAR – Universidade Estadual do Paraná. PROF-FILO – Programa de 
Mestrado Profissional em Filosofia. Campus União da Vitória. 



 
 

29 
 

práticas, estudou como as relações de poder foram se modificando 
ao longo da história e do contexto social e como contribuíram para 
a normalização do que se compreende por normalização e controle 
dos corpos, além de pensar uma ética da existência. Dedicou-se a 
estudar como se deu a produção de verdades de poder, loucura, a 
construção do anormal, as relações de poder e possíveis 
resistências. A obra, História da Loucura é um marco que, 
possibilitou estabelecer a conexão entre a loucura e a narrativa de 
como o saber-poder se exerce dentro de uma sociedade, através de 
ações e discursos, enquanto mecanismo excludente. Ela se faz 
referência, pois apresenta uma crítica da razão, mostra os limites 
desta razão e o que ameaça a ordem.   

Diante desse cenário teórico filosófico vasto, instigante e 
complexo e das problemáticas que foram surgindo com as mais 
desafiadoras situações vivenciadas, enquanto assistente social e 
professora de filosofia, o presente estudo é resultado da dissertação 
apresentada no Programa de Mestrado Profissional em Filosofia 
(PROF-FILO), Campus União da Vitória/PR, no ano de 20245, com a 
orientação da Professora Dra. Stela Maris da Silva.  As nossas 
inquietações levaram ao seguinte problema de pesquisa: Quais as 
contribuições da concepção de loucura, saber-poder, em Michel 
Foucault, para a análise da obra fílmica Bicho de Sete Cabeças 
(2000), em uma experiência didático pedagógica, realizada com 
estudantes e professores (as) de colégios estaduais, de ensino médio 
e de jovens e adultos, no município de Sabáudia, norte do estado do 
Paraná? 

O objetivo geral da pesquisa teve como foco analisar quais as 
contribuições da concepção de loucura, saber-poder, em Michel 
Foucault, para o estudo do filme Bicho de Sete Cabeças (2000), na 
disciplina de filosofia. Com tal objetivo de pesquisa buscou-se 
observar como os (as) estudantes compreendiam a loucura em sala 

 
5 TRAVA, Marcella Aparecida Schiavo. Loucura, Saber-Poder em Michel Foucault 
e o filme Bicho de sete cabeças: Uma proposta para experiência filosófica no 
ensino médio. Dissertação (Mestrado em Filosofia) / PROF-FILO, Unespar Campus 
União da Vitória Pr.  Marcella Aparecida Schiavo Trava. -- União da Vitória-PR, 
2024. 130 f. 



 
 

30 
 

de aula, com base na visão de loucura para Foucault. E como o 
saber-poder era percebido a partir da teorização e análise fílmica. 

Como já apontado, a própria experiência enquanto assistente 
social no serviço público me constituiu como uma pessoa com 
muitas inquietações, questionamentos e recusas. Devido aos 
deslocamentos na vida pessoal e profissional, quando assumi o 
magistério público, me tornando professora de filosofia, as 
inquietudes decorrentes das práticas se acentuaram. Comecei a 
vivenciar um novo espaço de trabalho, com novas pessoas, porém 
com os mesmos e intensos questionamentos. Não só no campo 
profissional, mas na vida pessoal. Percebi, independente do 
ambiente profissional, que a minha busca sempre foi tentar 
apreender o visível, o mesmo, mas ao mesmo tempo, ampliar o olhar 
para ver o invisível, o que está nas adversidades como ponto de 
poder e nela atuar para buscar alternativas para resistir e talvez 
encontrar soluções.  

O estudo foi dividido em partes denominadas de “tomadas”, 
pois, assim como na gravação de um filme, entende-se que se faz 
necessário registrar todas as cenas, com o máximo de detalhes e 
experimentações possíveis.  

As “tomadas” deste estudo fazem alusão a trilha sonora do 
filme Bicho de Sete Cabeças (2000), oportunizando o conhecimento e 
enfatizando a importância da presença musical na composição de 
uma metragem. 

 
TOMADA 1: NÃO DÁ PÉ, NÃO TEM PÉ NEM CABEÇA 
 

Neste primeiro momento, reflito como a experiência 
profissional, atuando como assistente social, contribuiu para o 
cerne desta pesquisa. Atuando por dezesseis anos no serviço 
público, pude vivenciar as mais diversas situações envolvendo 
crianças e adolescentes, suas respectivas famílias e instituições. 
Desses anos, sete deles foram dedicados à promoção da saúde 
mental, na qual estive a frente da coordenação dos serviços 



 
 

31 
 

ofertados no Centro de Atenção Psicossocial (CAPS)6. Na ocasião 
orientava pessoas, famílias, escolas e comunidade atendendo tais 
especificidades. E pasmem! As organizações sociais e normativas 
institucionais refletem as sombras do controle e exclusão “daqueles” 
que não se submetem aos micropoderes dos dispositivos 
institucionais. 

Enquanto atuava na área de saúde mental, não percebia e não 
tinha o conhecimento sobre os micropoderes envolvidos nas 
relações normalizadas, institucionalizadas. O que buscava eram 
conhecimentos que dessem conta dos anseios, que ajudassem a 
entender as necessidades trazidas pelas pessoas, família, pelas 
escolas e pelo serviço de convivência. Por não ter a noção das 
relações de “micro” e “macro” poder, me sentia incomodada e 
angustiada. Acatava, muitas vezes, as ordens, tanto do poder 
público, como do poder judicial, mas não compreendia a relação 
saber-poder que estava atrelada em todas as ações e situações. 

Com uma trajetória acadêmica em andamento e com muitas 
inquietações e angústias, em 2016, a licenciatura em filosofia trouxe 
outros elementos e oportunidades: a experiência em sala de aula. 
Oportunidade que me fez refletir sobre uma possível transição de 
carreira de assistente social para professora de filosofia. Assim, meu 
ingresso no PROF-FILO, no ano de 2022, permitiu um contato 
aprofundado com as obras de Michel Foucault e a discussão 
pertinente das “relações de poder”. 

No âmbito da filosofia, refletia e sentia ainda mais as questões 
que tanto me inquietavam no serviço social. Me levando a pensar 
sobre o filme Bicho de Sete Cabeças (2000), um longa brasileiro que 
sempre esteve presente, de um modo ou outro, na minha trajetória. 

Contudo, essas inquietações se fizeram plácidas a partir do 
ingresso no programa de Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-

 
6 Centro de Atenção Psicossocial - Serviço de saúde de caráter aberto e 
comunitário voltados aos atendimentos de pessoas com sofrimento psíquico ou 
transtorno mental e decorrentes do uso de álcool, crack e outras substâncias. 
Implantados desde 2002, substituem os hospitais psiquiátricos. Disponível em: 
https://www.gov.br/saude. Acesso em : 03. mar. 2023.  



 
 

32 
 

FILO), na qual estabeleci contato com as obras de Michel Foucault, 
principalmente na temática de poder e loucura. 

A leitura e os estudos foram, incessantemente, meu refúgio, na 
ânsia por respostas, por descobertas e por quietude. E a bonança 
se fez presente a partir do contato com as obras de Foucault, como 
Vigar e Punir, Microfísica do Poder e, em especial, História da 
Loucura, que me levaram a perceber a importância das mudanças 
de “olhar”. E pude perceber que as inquietações, questionamentos e 
repúdios não iriam me levar à lugar nenhum enquanto minha 
prática não estabelecesse uma conexão com o meu pensar sobre 
essas experiências e vivências desafiadoras. 

Através da teoria foucaultiana, as minhas reflexões e práticas 
passaram a ser de curiosidades e inovações nas experiências 
educacionais possíveis. Experiências essas que, neste trabalho de 
pesquisa, são expressas no âmbito da sala de aula, pois o objeto de 
estudo nesta pesquisa se refere às essas experiências e discussão 
da loucura, relacionada ao poder, em sala de aula enquanto 
professora da disciplina de filosofia.  

A experiência relatada me levou a reconhecer os dispositivos 
de controle encontrados nas instituições e nas práticas: família, 
escola, medicina, entre tantos outros. Assim, nesse ponto, trata-se de 
enfatizar a importância dos argumentos de Michel Foucault no que 
se referem aos mecanismos de administração e controle dos corpos 
e como esses mecanismos perpassam e são renovados nas práticas 
e normativas sociais. 

Contudo, foi em sala de aula que a inquietude da discussão 
sobre a loucura me fez pensar que crianças e adolescentes têm 
histórias, situações que precisam ser consideradas e não julgadas. 
Com esse ponto de partida, os anseios e a busca curiosa 
relacionada a palavra loucura e o controle dos corpos passaram a 
ser considerados uma experiência possível e inovadora. Tema 
bastante instigante, o que no PROF-FILO, a partir do teórico Michel 
Foucault, filósofo orientador deste trabalho, possibilita a 
oportunidade de uma experiência possível enquanto professora 
pesquisadora. 



 
 

33 
 

 
TOMADA 2: NÃO DÁ PÉ, NÃO É DIREITO, É SABER, É PODER, É 
LOUCURA:                                      ROTEIRO DA EXPERIÊNCIA PEDAGÓGICA 
 

Na tomada dois da pesquisa, faço observações e 
levantamento quanto a diminuição do papel da disciplina de 
filosofia na formação básica dos (as) alunos (as) e a inviabilidade das 
possibilidades de autonomia do (a) docente em apresentar, em sala 
de aula, problemáticas que vêm ao encontro da realidade, pois são 
questões a serem consideradas e pontuadas. Porque problematizar 
a loucura em aula seria um desafio não só como prática pedagógica, 
mas, devido a diminuição da carga horária da disciplina e da 
estrutura curricular, um agravo ao sistema.  

O planejamento disposto no Currículo da Rede Estadual de 
Ensino (CREP-PR) e no Currículo Priorizado no Estado do Paraná 
estabelecem uma estrutura com conteúdo programados e 
disponibilizados no sistema de registro que "priorizam" conteúdos 
considerados essenciais. Isso reforça o detrimento em 
contextualizar a loucura em sala de aula sem um encontro com o 
currículo priorizado. 

Tendo em vista as dificuldades mencionadas acima, porém 
com o objetivo da pesquisa estabelecido, se fez necessário adentrar 
na própria prática da sala de aula.  Com essa definição foi possível 
fazer o estudo sobre a loucura no ambiente escolar.  Enfatizou-se a 
importância dos argumentos de Michel Foucault no que se refere 
aos mecanismos de exclusão e controle dos corpos e como esses 
mecanismos perpassam e são renovados nas práticas e normativas 
sociais. Sendo esse controle encontrado nas instituições e nas 
práticas, tais como família, escola, serviço social, medicina, entre 
tantos outros. 

“Refus, curiosité et innovation”7, recusa, curiosidade, inovação 
são palavras princípios que, para Foucault, orientam a ação, pontos 

 
7 FOUCAULT, M. L’origine de l’herméneutique de soi, Conférences prononcées à 
Dartmouth Collège, 1980, 2013. p. 154.  
 



 
 

34 
 

de partida para perguntar o nosso campo atual de experiências 
possíveis com base em um pensamento crítico numa ontologia da 
atualidade. Assim, as leituras e os estudos foram, incessantemente, 
meu modo de recusar, de curiosamente orientar a inovação nas 
possíveis respostas, por descobertas, por quietude e inovação. Os 
contatos com as obras de Michel Foucault me levaram a perceber a 
importância de fazer deslocamentos. As inquietações, 
questionamentos e a recusa não iriam me levar à lugar nenhum 
enquanto minha prática não estabelecesse uma conexão com o meu 
pensar dessas experiências e vivências de modo a não pensar como 
pensava antes. 

Para a metodologia do trabalho empírico, utilizei o termo 
“decupagem”, menção ao plano e planejamento da experiência 
pedagógica e vivência em sala de aula. Descrevo a discussão da 
loucura no ambiente escolar divididas em dois cenários: cenário 1 
(estudantes) e cenário 2 (professores (as)), onde, os sujeitos 
mencionados realizaram análise fílmica sobre o tema loucura e 
saber-poder. 

Como parte da metodologia, descrevo considerações e 
observações individuais do filme escolhido para este estudo, Bicho 
de Sete Cabeças, dirigido por Laís Bodanzky, lançado em 2000, 
baseado no livro autobiográfico do curitibano Austregésilo Carrano 
Bueno (1957-2008), “Canto dos Malditos”, na qual relaciono a história 
narrada no filme com a teoria foucaultiana. 

A presente pesquisa se desenvolveu como uma prática 
pedagógica no contexto da educação básica pública, envolvendo 
duas instituições de ensino do município de Sabáudia, no norte do 
Paraná: o Colégio Estadual Hermínia Rolim Lupion e o Colégio 
Estadual Sabáudia, que atendem, respectivamente, ao Ensino Médio 
regular e à modalidade da Educação de Jovens e Adultos (EJA). O 
estudo assumiu uma abordagem qualitativa, com inspiração 
foucaultiana, centrando-se na ideia de “experiência” como categoria 
teórico-metodológica. 

Foucault afirma que a experiência filosófica se dá na medida 
em que se rompe com o modo tradicional de pensar e se estabelece 



 
 

35 
 

uma relação crítica com o presente. Por isso, mais do que investigar 
um “objeto externo”, a pesquisa se propôs como um processo 
formativo para os sujeitos envolvidos – professora, estudantes e 
professores (as) colaboradores (as) – em que a prática de ensino se 
torna também prática de reflexão e resistência. 

A metodologia foi aplicada entre os anos de 2022 e 2023 e 
envolveu três turmas: duas do 3º ano do Ensino Médio (turmas B e C) 
e uma da EJA (turma 03), totalizando 62 estudantes, com idades 
variando de 16 a 55 anos. A experiência foi dividida em sete etapas, 
organizadas em aulas expositivas e práticas, conforme quadro 
abaixo: 

 
Quadro 1 – Roteiro Metodológico da Prática Pedagógica 

 
Fonte: Elaborado pela autora (2024) 
 

As aulas foram conduzidas pela própria pesquisadora, 
docente de Filosofia. A coleta de dados foi realizada por meio de 

AULA ENCAMINHAMENTOS 
METODOLÓGICOS 

OBJETIVOS 

Aula 01 Discussão da temática loucura 
através de dinamização de roda de 
conversa. 

Oportunizar a verbalização e 
manifestação sobre a temática 
proposta. 

Aula 02 Aula expositiva.  Apresentar o filósofo Michel 
Foucault, vida, suas fases e 
algumas das principais obras. 

Aula 03 Aula expositiva. Apresentar o pensamento 
foucaultiano em relação a 
loucura. 

Aula 04 Aula expositiva. Apresentar do pensamento de 
Foucault sobre as relações de 
poder-saber e os mecanismos de 
controle. 

Aula 05 e 06 Exibição do filme: Bicho de Sete 
Cabeças e aplicação do questionário 
analítico. 

Fazer o levantamento de dados 
sobre as percepções dos (as) 
estudantes, relacionando as 
cenas do filme com a teoria 
foucaultiana. 

Aula 07 Aula prática: realização de 
“storyboard”. 

Obter dados objetivos 
(concretizar), através de 
desenhos sequenciais das 
cenas, as percepções descritas 
no questionário analítico. 



 
 

36 
 

questionários reflexivos, observações em sala e registros visuais das 
atividades desenvolvidas. 

A escolha do filme Bicho de Sete Cabeças (2000), dirigido por 
Laís Bodanzky e baseado na obra Canto dos Malditos, de 
Austregésilo Carrano Bueno, se deu pela forte correspondência com 
os temas estudados, especialmente a institucionalização da loucura 
e a violência simbólica e física imposta aos sujeitos considerados 
desviantes. 

Conforme Veiga-Neto (2011), a experiência pedagógica 
inspirada em Foucault rompe com os modelos tradicionais de 
ensino, ao valorizar o imprevisto, o questionamento e a 
problematização dos discursos. Assim, a prática foi concebida não 
apenas como aplicação de conteúdos, mas como experiência 
filosófica vivida, centrada na escuta, no olhar e na criação de 
significados. 

Posteriormente à vivência com os (as) estudantes, teve início o 
trabalho de pesquisa com os (as) professores (as) do Colégio 
Estadual Hermínia Rolim Lupion, com uma proposta semelhante.  

A proposta feita aos (as) 25 professores (as) lotados (as) no 
estabelecimento de ensino ocorreu no início do ano de 2023, na qual 
condizia em assistir ao filme Bicho de Sete Cabeças (2000) e 
responder um questionário analítico específico, apenas dez 
professores (as) se prontificaram em participar da pesquisa, sendo 
sete professores (as), duas pedagogas e a vice-diretora. O 
questionário foi enviado aos (as) participantes de forma virtual, 
assim como o link de acesso ao filme em questão. 

Ressalta-se que não foi realizado nenhum debate ou discussão 
sobre a teoria de Michel Foucault com os (as) professores (as), nem 
foi solicitado pesquisa ou algo específico. Apenas foi sugerido que 
eles (as) assistissem ao filme e respondessem ao questionário. 

Dos dez professores (as) participantes, apenas seis 
responderam ao questionário, sendo que os outros quatros 
justificaram a não realização da proposta.  
 



 
 

37 
 

TOMADA 3: FEZ UM BICHO DE SETE CABEÇAS: A APRESENTAÇÃO E 
ANÁLISE DOS DADOS 
 

Neste momento, apresento a análise da prática, na qual, na 
dissertação está estruturada a partir de dois eixos principais: as 
percepções dos (as) estudantes e as contribuições filosóficas 
resultantes da experiência com o filme Bicho de Sete Cabeças (2000), 
sempre à luz dos conceitos de Michel Foucault, contribuindo para 
que estudantes e professores (as) pudessem repensar, construir e 
formar conceitos e não apenas serem meros espectadores (as) de 
conteúdo. 

Na primeira etapa com os (as) estudantes, a roda de conversa 
revelou percepções diversas sobre o conceito de loucura. 
Expressões como “gente doida”, “quem fala sozinho”, “quem vive 
trancado no hospício” ou ainda “quem toma remédio controlado” 
apareceram com frequência nas falas dos (as) estudantes. Houve 
também associação entre loucura e violência, imprevisibilidade ou 
incapacidade de convivência. Esses discursos reiteram a análise de 
Foucault (2006), segundo a qual a loucura, na modernidade, é 
marginalizada por meio de dispositivos de exclusão, seja pelo 
isolamento institucional, seja pela medicalização. 

A prática evidenciou como esses discursos continuam 
presentes no imaginário coletivo, mesmo entre jovens. 

Contudo, foi proposto à turma 3, do Ensino de Jovens e 
Adultos, uma dinamização na qual deveriam levantar entre colegas 
de outras séries, professores (as) e funcionários (as), a definição de 
loucura, em uma única palavra. o que resultou no poema abaixo: 

 
Diz ser loucura, 
por assim dizer, o suicídio. 
Um distúrbio emocional, uma perturbação. 
 
Diz ser loucura,  
uma alucinação, um louco  
da cabeça, um surto, uma depressão. 
 
Diz ser loucura,  
um maluco desvairado, 
um desequilibrado, um maluco desconexo. 
 



 
 

38 
 

Diz ser loucura, 
um doido, um insano, 
que, em um devaneio, é demente 
transtornado. 

Alunos (as) EJA 
 

Após as aulas expositivas referente a teoria foucaultiana, a 
partir da exibição do filme e dos debates subsequentes, houve uma 
mudança perceptível entre os (as) estudantes. Levou-se em 
consideração a observação individual de cada um (a) dos (as) alunos 
(as) e suas percepções expressas em falas e escritas da história 
narrada no filme, fazendo a relação com a teoria foucaultiana. 
Buscou-se fazer uma análise sobre a constituição do sujeito, 
personagem “louco” do filme, o discurso, muitas vezes silenciado e as 
relações de poder que o personagem estava inserido, através da 
prática pedagógica com os (as) estudantes que se deu a partir da 
resposta de questionário analítico enquanto assistiam o filme. 

Tal experiência oportunizada para aos discentes contribuiu 
para discussões pertinentes a temática, com exploração de 
conceitos, indagações e a recusa daquilo que se pensava antes, 
como a reflexão escrita do estudante abaixo: 

 
“Eu achava que loucura era doença. Mas vendo o filme e 
ouvindo as aulas, entendi que ser chamado de louco pode 
ser só uma forma de alguém controlar você” (estudante, 
Turma B). 
 

A atividade final com os (as) estudantes se deu a partir da 
produção das percepções, através da criação de storyboard, das 
cenas escolhidas na análise do questionário, sendo reproduzidas 
através de desenhos. 

Na imagem abaixo, produzida pelo estudante da turma C, 
pode-se observar que o mesmo registra a cena em que o 
personagem tem uma crise devido aos traumas vivenciados na 
primeira internação e seu isolamento no quarto após alta.  
  



 
 

39 
 

FIGURA 01 – TURMA C 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

Fonte: Adaptada Estudante (2022)8 
 

A cena (Figura 02) retratada abaixo, diz respeito ao exato 
momento do filme em que o enfermeiro consegue conter o 
personagem principal com o lençol, interrompendo assim sua fuga 
do hospital psiquiátrico. Fica evidente a representação do poder 
pela contenção física e do saber-poder da medicina, na qual tal 
conduta condizia com o tratamento da época. 

 
FIGURA 02 – TURMA B 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                           Fonte: Adaptada Estudante (2022)9. 
 

O desenho que ganhou destaque foi da estudante 22, da 
turma B, que não retratou uma cena do filme, mas nas próprias 
palavras da aluna: “eu quis mostrar pelo desenho o quanto o 
personagem foi silenciado, ele não tinha voz, ninguém ouvia ele”. 
  

 
8 Imagem registrada em 05/12/2022, Turma C, no Colégio Estadual Hermínia Rolim 
Lupion. 
9 Imagem registrada em 07/12/2022, Turma B, no Colégio Estadual Hermínia Rolim 
Lupion. 



 
 

40 
 

FIGURA 03 – TURMA B 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

              Fonte: Adaptada Estudante - Foto 19. (2022)10 
 

 

O desenho foi escolhido pela direção do colégio para ser 
projetado no muro da escola. Tal ação envolveu todos (as) 
estudantes e corpo escolar. 

 
FIGURA 04 - PRODUTO FINAL 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

              Fonte: Elaborado pela autora – Foto 21. (2023)11 

 

O fato é que a projeção do desenho no muro da escola é algo 
que irá permanecer por alguns anos, sendo a mostra do produto 

 
10 Imagem registrada em 07/12/2022, Turma B, no Colégio Estadual Hermínia Rolim 
Lupion. 
11 Imagem registrada em 11/12/2023, Colégio Estadual Hermínia Rolim Lupion. 



 
 

41 
 

elaborado pelos (as) estudantes e pela professora pesquisadora 
enquanto experiência na prática e metodologia pedagógica. 
 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

A experiência relatada neste artigo evidencia a potência do 
ensino de Filosofia como espaço de resistência, problematização e 
construção de novas formas de olhar o mundo. Ao utilizar o 
pensamento de Michel Foucault como referência teórica e o filme 
Bicho de Sete Cabeças como recurso pedagógico, foi possível 
articular saberes teóricos, práticas educativas e vivências concretas 
dos (as) estudantes no cotidiano escolar. 

A análise da loucura, não como essência ou patologia 
individual, mas como categoria construída historicamente por 
discursos e dispositivos de exclusão, permitiu aos (as) estudantes 
reconhecerem-se como sujeitos ativos, capazes de questionarem 
normas, refletir sobre o papel das instituições e propor novos modos 
de convivência social. A Filosofia, neste sentido, mostrou-se não 
apenas como uma disciplina, mas como prática de liberdade 
(FOUCAULT, 2006). 

A metodologia empregada — aulas dialógicas, uso do cinema, 
produção de storyboards — reforçou a importância da abordagem 
interdisciplinar, estética e crítica para o desenvolvimento do 
pensamento filosófico, mesmo em contextos adversos, como a 
precarização do Ensino Médio público e a redução da carga horária 
da disciplina. 

Ao final da experiência, percebeu-se uma transformação tanto 
na percepção dos (as) estudantes quanto na relação com o 
conhecimento filosófico. A prática permitiu desnaturalizar discursos 
medicalizantes e estigmatizantes sobre a saúde mental e mostrou 
que o ensino de Filosofia pode e deve abordar temas urgentes e 
sensíveis, conectados à realidade dos (as) estudantes. 

Assim, a experimentação realizada na prática pedagógica foi 
muito além da exibição fílmica, mas uma ação que resultou em uma 
análise detalhada, atrelada a teoria de Michel Foucault, 



 
 

42 
 

contribuindo para que estudantes e professoras pudessem recusar 
o senso comum e construir conceitos inovando as suas percepções 
sobre a loucura e poder, assim como o próprio Foucault (2021, p.13) 
escreve:  “existem momentos na vida onde a questão de saber se 
pode pensar diferentemente do que se pensa, e perceber 
diferentemente do que se vê, é indispensável para continuar a olhar 
e refletir”. 

 

REFERÊNCIAS 
 

BODANZKY, Laís. Bicho de sete cabeças. São Paulo, SP, 2000. Buriti 
Filmes; Gullane Filmes; Dezenove Som e Imagem e Fabrica Cinema – 
Itália. 
 
BRASIL. Base Nacional Comum Curricular: Ensino Médio. Brasília: 
MEC/Secretaria de Educação Básica, 2018. 
 
DELEUZE, Gilles. O que é a filosofia? São Paulo: Editora 34, 
1992. 
 
FONTE: Adaptada Estudante - Figura 01 - Turma C. 2022. 
 
FONTE: Adaptada Estudante - Figura 02 - Turma B. 2022. 
 
FONTE: Adaptada Estudante - Figura 03 - Turma B. 2022. 
 
FONTE: Elaborado pela autora - Figura 04 - Projeção Muro. 2023. 
 
FONTE: Elaborado pela autora - Quadro 1. TRAVA, Marcella Ap. 
Schiavo. Planejamento Prática Pedagógica. 2024. 
 
FOUCAULT, Michel. História da loucura na Idade Clássica. 8. 
ed. São Paulo: Perspectiva, 2006. 
 



 
 

43 
 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 26. ed. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 2019. 
 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. 42. 
ed. Petrópolis: Vozes, 2021. 
 
GALLO, Silvio. Filosofia no ensino médio: o lugar do saber 
filosófico na escola. Campinas: Papirus, 2007. 
 
MACHADO, Roberto. Foucault, a filosofia e a literatura. São 
Paulo: Paz e Terra, 2000. 
 
RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala. Belo Horizonte: 
Letramento, 2017. 
SILVA, Stela Maris. Estilística da existência e suicídio: atitude de 
excesso. Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos. Número 15, 
diciembre 2023, 29-40.   
 
TRAVA, Marcella Aparecida Schiavo. Loucura, Saber-Poder em 
Michel Foucault e o filme Bicho de sete cabeças: Uma proposta 
para experiência filosófica no ensino médio. Dissertação (Mestrado 
em Filosofia) / PROF-FILO, Unespar Campus União da Vitória PR, 
2024.  
 
VEIGA-NETO, Alfredo. Foucault e a educação: saber, poder e 
subjetivação. 5. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2011. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

44 
 

Capítulo 3 
 
 

“O QUE PASSOU NÃO CONTA?” A FILOSOFIA E O 
ENSINO DE FILOSOFIA ENQUANTO ATITUDE- 

LIMITE: REFERÊNCIAS FOUCAULTIANAS 
 

Stela Maris da Silva12 
Marcella Aparecida Schiavo Trava13 

 
 

 
PRIMEIRAS CONSIDERAÇÕES 

 

O que passou não conta? indagarão as bocas desprovidas. 
Não deixa de valer nunca. O que passou ensina com a sua 
garra e seu mel.  

Por isso é que agora vou assim no meu caminho.  

Publicamente andando  

 

Com as sabias palavras do poeta início este texto. Tal 
fragmento do poema: A vida verdadeira, foi escolhido por mim para 
ser a epígrafe da primeira Proposta Curricular de Filosofia do Estado 
do Paraná, chamada Proposta Curricular para o Ensino de 2o Grau 
(1994).  A elaboração, coordenada por mim, na ocasião trabalhando 
no Departamento de Ensino de 2o Grau, na Secretaria de Estado da 
Educação do Paraná, teve a consultoria dos Professores Bianco 
Garcia, da UEL e Celso Favaretto, da USP, bem como a colaboração 
de vários professores da Universidades Públicas do Paraná (IES) e da 
Rede Estadual de Ensino Básico, sendo distribuída para todas os 
Colégios da Rede Estadual que ofertavam Ensino de 2º Grau, à época.  

 
12 UNESPAR – Universidade Estadual do Paraná. Campus Curitiba II.  
   UNESPAR – Universidade Estadual do Paraná. PROF-FILO – Programa de 
Mestrado Profissional em Filosofia. Campus União da Vitória. 
13 UNESPAR - Universidade Estadual do Paraná. Programa de Mestrado Profissional 
em Filosofia - PROF-FILO 2024. 



 
 

45 
 

Passados pouco mais de 30 anos, atuando como docente do 
Mestrado Profissional em Filosofia - PROF-FILO14, Campus União da 
Vitória, da Universidade Estadual do Paraná, início este texto com o 
fragmento do poema de Thiago de Mello e mais alguns versos.  
  

O que passou não conta? indagarão 
as bocas desprovidas. 

Não deixa de valer nunca. 
que passou ensina 

com sua garra e seu mel. 
Por isso é que agora vou assim 

no meu caminho. Publicamente andando 
Não, não tenho caminho novo. 

O que tenho de novo 
é o jeito de caminhar. 

Aprendi 
(o que o caminho me ensinou) 

a caminhar cantando 
como convém 

a mim 
e   aos que vão comigo. 

Pois já não vou mais sozinho.15 
 

Destaco que o caminho não é novo, pois já naquela época 
quando trabalhava com as políticas para a volta da filosofia para a 
Educação Básica, o que objetivava era, além da implantação da 
disciplina Filosofia em todas as escolas do Ensino de Segundo Grau, 
fazer uma proposta curricular coerente que contribuísse com os 
professores no Ensino da Filosofia. Atuando no PROF-FILO, que tem 
como finalidade a melhoria da qualidade da docência em Filosofia 
na Educação Básica da qualidade da docência em Filosofia na 

 
14 O Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-FILO) é um programa de pós-
graduação destinado a ofertar curso de mestrado a professores de filosofia do 
ensino médio ou fundamental, na modalidade profissional, em rede e com 
abrangência nacional. 
O curso, com área de concentração em Ensino de Filosofia, é predominantemente 
presencial e confere aos estudantes concluintes o título de “Mestre em Filosofia”. 
O PROF-FILO se estrutura a partir de núcleos sediados em Instituições de Ensino 
Superior (IES) que são responsáveis pela coordenação e execução local do curso. 
O corpo docente do PROF-FILO – responsável pelas suas atividades de ensino, 
pesquisa e extensão – é formado por docentes dos núcleos. Disponível em: 
http://www.humanas.ufpr.br/portal/prof-filo/prof-filo/. Acesso em: 5 mai. de 2025.  
15 MELLO, Thiago. A vida verdadeira, 1996, p. 15-18.  



 
 

46 
 

Educação Básica16, vejo que o que tenho de novo é o jeito de 
caminhar, aprendendo o que o caminho me ensinou.  

Caminho, me desloco, experimento, me inquieto a cada nova 
turma de trabalho na Disciplina de Filosofia na Graduação de cursos 
de artes, a cada novo curso preparado para o PROF-FILO, a cada 
orientando(a) de Trabalho de Conclusão de Curso, de Iniciação 
Científica, de Mestrado17,  a cada projeto e texto que escrevo percebo 
que a investigação, a pesquisa que faço me modifica e não 
permaneço a mesma.  

E aqui preciso dizer a importância de Michel Foucault na 
minha trajetória de estudos. “Conheci”, com muitas aspas, este 
pensador francês quando ainda fazia o curso Normal no Instituto 
de Educação do Paraná, no início dos anos setenta (1973). À época, 
um professor de história falou sobre a vinda de Foucault ao Brasil 
para proferir conferências da PUCRJ, estas foram intituladas “A 
verdade e as formas jurídicas”, texto este que só fui conhecer muitos 
anos depois.  Ele fez a menção ao Filósofo como alguém que vivia, 
mostrando que havia pessoas escrevendo filosofia na atualidade. 
Essa foi a única, entre outras vezes que ele veio ao Brasil (1965, 1973, 
1974, 1975, e 1976) que eu, antes dos 20 anos, ouvi falar no pensador 
francês. Eram tempos de controle de corpos, tempos de censura, 
tempos que se aprendia a calar.  Mas, ainda que não tivesse claro 
isto, e também quem era Foucault, naquele momento ele era apenas 
um nome que ficou na minha cabeça. Hoje suspeito que, ao saber 
de um filosofo que vivia, foi fator definitivo para a minha opção de 
fazer, logo na sequência, o curso de Filosofia, na PUC (Pontifícia 
Universidade Católica), onde anos mais tarde, como professora fui 

 
16 Regimento do PROF-FILO, em seu Art. 5º - A finalidade do PROF-FILO é a melhoria 
da qualidade da docência em Filosofia na Educação Básica, oferecendo aos 
profissionais admitidos como seus discentes uma formação filosófica e 
pedagógica aprofundada. voltada para o exercício da docência da Filosofia, em 
especial na Educação Básica. (Disponível em: 
http://www.humanas.ufpr.br/portal/prof-filo/prof-filo/. Acesso em: 5 mai. de 2025.  
17 Destaco o trabalho de pesquisa da Marcella Schiavo:  TRAVA, Marcella 
Aparecida Schiavo. Loucura, Saber-Poder em Michel Foucault e o filme Bicho de 
Sete Cabeças: Uma proposta para experiência filosófica no ensino médio. 
Dissertação (Mestrado em Filosofia) / PROF-FILO, Unespar Campus União da 
Vitória PR, 2024.  
 



 
 

47 
 

desafiada a dar um curso sobre Foucault. Lembro que, nas 
excelentes aulas do meu curso de graduação em Filosofia, entre 1975 
e 1978, não ouvi falar no filosofo francês, mesmo quando em 1976 ele 
tenha estado em cidades do nordeste e norte do Brasil. Os meus 
professores, os que me “ensinaram” filosofia, e foram muitos, nos 
apresentaram a filosofia que ia até o século XVIII. Chegar ao século 
XIX e XX só foi possível nas bibliotecas dos seminários dos meus 
colegas queridos, hoje em maioria padres.  De lá para cá tenho um 
caminho de estudos em Michel Foucault que se iniciou com a leitura 
de História da Loucura. Lembro de como me chamou a atenção as 
referências à várias obras de arte, e depois o encontro com Las 
Meninas de Velásquez, no livro As palavras e as coisas, 
especialmente porque naquele momento eu já atuava na Secretaria 
de Estado da Educação do Paraná como docente na, então, 
Faculdade de Artes do Paraná, hoje campus da Universidade 
Estadual do Paraná, e na Pontifícia Universidade do Paraná, do 
Departamento de Filosofia. 

Percebi que aquele Foucault, que eu havia conhecido e 
escutado o nome na adolescência, tinha saído do meu imaginário e 
se transformado num filósofo, sem dúvida, que me fez diferente.  Bem, 
mas talvez eu escreva, mais detalhadamente, sobre isso um dia! 

Com isto fui me dando conta que cheguei com eles e com 
tantas outras pessoas até aqui!  Dizia Foucault numa entrevista à F. 
Ewald em maio de 1984, quando questionado sobre o 
prosseguimento do projeto iniciado na história da sexualidade,  

 
Mudei de opinião. Um trabalho, quando não é ao mesmo 
tempo uma tentativa de modificar o que se pensa e mesmo o 
que se é, não é muito interessante. (...) Pensei ter enfim 
chegado à idade em que nada mais resta a fazer senão 
desenrolar o que se tem na cabeça. (...) Ora, trabalhar é tentar 
pensar uma coisa diferente do que se pensava antes.18  

 
E neste sentido que usei a expressão de Foucault “Eu sou um 

experimentador e não um teórico [...] em que escrevo para me mudar 

 
18 FOUCAULT, M. Dits et écrits, II. Paris: Gallimard, 2001. p 1487.   



 
 

48 
 

e não pensar a mesma coisa de antes”19. 
Foucault e Thiago de Mello, nestas primeiras considerações 

me fazem ir em frente neste trabalho desafiador de escrever um 
texto para compor um livro com registros de pesquisadores e 
mestrandos do PROF-FILO, da Universidade Federal do Tocantins, 
em Palmas. Tão distante e tão próximo pelos interesses do Ensino de 
Filosofia, ousei aceitar o convite do Professor Dr. José Soares das 
Chagas20, a quem agradeço pela oportunidade.  

Pensando em uma possível contribuição para quem faz parte 
deste projeto PROF-FILO e demais professores que trabalham com o 
Ensino de Filosofia, faço algumas considerações metodológicas, no 
campo das experiências possíveis, com três palavras, também 
citadas no texto da Marcella Trava 21, e por mim. “Refus, curiosité et 
innovation”22, recusa, curiosidade, inovação. Estas palavras são os 
princípios que orientaram as ações de Foucault para com os outros. 
Foucault citou tais palavras em entrevista concedida para Michel 
Bess, em novembro de 1980, em Berkeley. No que ele chama de campo 
das experiências possíveis, a recusa, a curiosidade e a inovação, são 
pontos de partida para perguntar qual é o nosso campo atual de 
experiências possíveis, numa ontologia da atualidade, numa 
ontologia de nós mesmos e para isso é preciso optar por um 
pensamento crítico que tome forma de uma ontologia da 
atualidade, e não por uma filosofia analítica da verdade em geral.  

Com a recusa, a curiosidade podemos inovar talvez. Neste 
sentido é preciso perguntar sobre a normalização das diferentes 
práticas na atualidade, por exemplo no Ensino de Filosofia. Foucault 
pergunta sobre a nossa atualidade: “O que é que é a nossa 
atualidade? Qual é o campo atual de experiências possíveis? As 
respostas a estas questões levam em conta a noção do atual, um 

 
19 FOUCAULT, M. Dits et écrits, II. Paris: Gallimard, 2001. p. 861.  
20 O Professor Dr. José Soares das Chagas é Coordenador de Mestrado PROF-FILO-
UFT.  
 
21 TRAVA, Marcela S.  e SILVA, Stela M. Loucura, saber-poder em Michel Foucault e 
o filme Bicho de sete cabeças: uma proposta para experiência filosófica no Ensino 
Médio, 2025, no prelo.  
22 FOUCAULT, M. L’origine de l’herméneutique de soi, 1980, 2013. p. 154.  



 
 

49 
 

atual que se configura no que é possível, no que desatualiza o 
presente, e ao mesmo tempo faz a crítica do presente, interrogando-
o sobre própria atualidade, em uma atitude-limite. A atualidade 
exige a “reativação permanente de uma atitude, isto é, de um êthos 
filosófico que poderíamos caracterizar como crítica permanente do 
nosso ser histórico”23. Definir a atualidade por essa via ontológica e, 
aqui destaco por uma via político ética e estética, é problematizar a 
nossa vulnerabilidade na perspectiva de atitude-limite.  
 Então pergunto, se o Ensino de Filosofia é uma prática da 
atualidade desatualiza o presente, faz a crítica do presente, 
interroga a atualidade, problematiza a nossa vulnerabilidade 
enquanto atitude limite? Há como responder como se faz filosofia na 
sala de aula na Educação Básica? Minha hipótese é que possamos 
dar condições de possibilidade para uma experiência filosófica, a 
problematização, uma experimentação do estilo reflexivo que leve a 
atitude-limite, assim como acontece na relação com a arte.  

Nos meus estudos privilegiei as noções discutidas por 
Foucault no seu projeto da arque-genealogia, destacando as 
relações entre o sujeito, enquanto aquele que problematiza o 
próprio indivíduo, e a verdade. As problematizações entre o sujeito e 
a verdade foram consideradas por Foucault dentro da sua 
perspectiva de comprometimento com o presente, ainda que tenha 
se dedicado nos últimos anos de seus estudos as minuciosas 
releituras dos clássicos greco-latinos, desde Platão aos padres da 
Igreja. Ele pesquisou acontecimentos que nos levaram a nos 
constituirmos e nos reconhecermos como sujeitos, fazendo uma 
ontologia dos discursos verdadeiros. Tomando como fio condutor a 
hipótese de que a história do pensamento está em processo 
constante de reelaboração do próprio pensamento, o objetivo deste 
texto é tecer relações entre a coragem da verdade, a parresía cínica, 
o cuidado de si, e os possíveis desdobramentos e implicações no 
domínio da arte na Modernidade, em especial, na pintura de Manet.  

 
23 FOUCAULT, M. Dits et écrits, II. Paris: Gallimard, 2001. p. 1390.  



 
 

50 
 

Feita essa consideração metodológica passo a apontar 
algumas referências foucaultianas para analisarmos a questão, 
trazendo para a discussão a arte como parresía cínica. Para tanto 
faço três apontamentos. O primeiro destaco a Arte na modernidade 
e sua relação com a parresía. No segundo apresento a noção 
Parresia  como  la vraie vie, e no terceiro trato a Experiência filosófica 
como atitude-limite.  
 

A PARRESÍA 

A atitude-limite, que interessa tratar no texto, está relacionada a 
noção referencial de parresía. Esta noção está presente em 
conferências e palestras que Foucault pronunciou em várias 
instituições nos anos 1980. Nestas conferências ele analisou a 
parresía, o discurso verdadeiro, um acontecimento discursivo, que 
já se apresentava na Antiguidade greco-romana. É no curso de 1983, 
O governo de si e dos outros, e no de 1984, A coragem da verdade, 
que ele adentra na discussão do que chamou de ontologia dos 
discursos de verdade, como por exemplo, o discurso da parresía, 
aquele situado no sujeito e nos efeitos produzidos no seu 
interlocutor. Há um movimento que convoca para pensar e agir a fim 
de reelaborar as relações entre o sujeito e a verdade, o que pode ser 
entendido como a não produção de um efeito codificado, mas, como 
a abertura para um risco indeterminado. Risco que ocorre na arte 
moderna de Manet, como condição de possibilidade do cuidado de 
si, na verdade do artista, da obra, e do espectador, uma ontologia 
do sujeito na experiência ético-estética, que se configura como 
estética da existência. A atitude-limite, a parresía, o risco 
indeterminado, o cuidado de si, se constituem na estética da 
existência.  

Mas, antes vamos ao curso A hermenêutica do sujeito de 1982, 
no Collège de France. Segundo Frédéric Gros, seu editor, ao expor 
sobre a singularidade do curso de 1982, nasce “um novo estilo de 
ensino: menos que a exposição dos resultados obtidos de um 
trabalho, Foucault apresenta, passo a passo, e quase tateando, a 



 
 

51 
 

progressão de uma pesquisa”24. É um curso que trata de uma 
história do próprio sujeito, onde Foucault estabeleceu marcos para 
pensar a atualidade. Gros afirma que “o final do texto nos conduz a 
uma nova idéia: o que estrutura a oposição entre o sujeito antigo e 
o sujeito moderno é uma relação inversa de subordinação entre 
cuidado de si e conhecimento de si”25. Foucault propõe uma 
discussão sobre a questão do sujeito e da verdade no Ocidente, 
enfocando a noção de “cuidado de si mesmo”.  

“Cuidado de si mesmo” é uma expressão pela qual Foucault 
tentou traduzir a noção grega de epimeleia  heautou, usada por 
aquela cultura prolongadamente, mas pouco importante na história 
da filosofia.  

No mesmo curso, na Aula de 6 de janeiro de 1982- primeira hora, 
apresenta a questão que pretende tratar nessa aula: “em que forma 
de história foram tramadas, no Ocidente, as relações, que não estão 
suscitadas pela prática ou pela análise histórica habitual, entre 
estes dois elementos, o “sujeito” e a “verdade”26. Seu ponto de partida 
é a noção de “cuidado de si”, termo com o qual tenta traduzir a 
complexa questão grega a epiméleia heautoû,  cuidado de si mesmo, 
o ocupar-se consigo. Colocar este ponto de partida para estudar as 
reações entre sujeito e verdade é paradoxal e sofisticado, pois na 
história do pensamento ocidental se valoriza o gnôthi seautón ou 
“conhece-te a ti mesmo”. Este preceito délfico “conhece-te a ti mesmo” 
(gnôthi seautón) esta relacionado ao personagem Xenofonte de 
Sócrates e em passagens de Platão, especialmente em “A apologia 
de Sócrates”, onde há explicitamente o incitar para se ocuparem de 
si mesmo. O cuidado de si é “uma espécie de aguilhão que deve ser 
implantado na carne dos homens, cravado na existência, e constitui 
um princípio de agitação, de movimento, de permanente inquietude 
no curso da existência.”.27  A epiméleia heautoû, tal como Foucault se 
propõe a tratar naquela aula, é uma atitude geral, para consigo para 

 
24 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 2004a, p. 627.  
25 Ibid., p.797 
26 Ibid., p.4 
27 Ibid., p.11 
 



 
 

52 
 

com os outros e para com o mundo. É também um cuidar de si 
convertendo o olhar do exterior para si, e por fim são ações 
exercidas de si para consigo.  Foucault levantou a questão do valor 
atribuído ao “conhece-te a ti mesmo” e a desvalorização da noção 
de “cuidar de si mesmo”; a noção de epimeleia heautou esteve 
presente em diferentes formas e práticas filosóficas ou espirituais, 
com formulações de caráter positivo e moral como “ocupar- se de si 
mesmo”, ou “cuidar de si”, etc.  

Sendo a filosofia a forma de pensamento que se interroga sobre 
como sujeito pode ter acesso à verdade e isso poderia ser chamado 
de espiritualidade e sendo esse um ato de conhecimento, o sujeito 
só poderia ter acesso a verdade se fosse preparado, se modificando 
no seu próprio ser de si consigo. Assim, Foucault afirma que as 
relações entre sujeito e verdade na idade moderna começam no dia 
em que “o sujeito tal como ele é, é capaz de verdade, mas que a 
verdade, tal como ela é, não é capaz de salvar o sujeito.”28 

Na aula de: Aula do dia 10 de fevereiro, segunda hora, Foucault diz 
que a parrhesía é um termo técnico- “que permite o mestre utilizar 
como convém, nas coisas verdadeiras que ele conhece, o que é útil, 
o que é eficaz para o trabalho de transformação do seu discípulo”. 29 
e mais que a parrhesía é uma qualidade, uma técnica: 

 
(...) utilizada na relação entre o médico e o doente, entre 
mestre e discípulo: é aquela liberdade de jogo, se quisermos, 
que faz com que, no campo dos conhecimentos verdadeiros, 
possamos utilizar aquele que é pertinente para a 
transformação, a modificação, a melhoria do sujeito.30 
 

Tratando das relações entre o sujeito e a verdade, no jogo de 
verdades, nas relações de poder, e das formas de relações consigo e 
com outros, Foucault fez estudos sobre a temática do visível e do 
invisível, da resistência. Nestes estudos destacou a arte como o 
espaço onde se pode restituir e se reencontrar o jogo de verdades 
no qual podemos observar as condições sob as quais ocorrem os 

 
28 Ibid., p.24 
29 Ibid., p.295 
30 Ibid., p.295 



 
 

53 
 

processos de constituição do sujeito, os deslocamentos sofridos e 
onde se pode ver o invisível na atualidade.  

 
Foucault teve um grande interesse pela ideia do olhar, das 
visibilidades, tanto na literatura como na pintura. Tinha um 
horizonte filosófico, pois o seu interesse não passava pela via 
especializada dum crítico ou de um historiador da arte. 
Pensava a arte fazendo parte das problematizações da 
experiência de constituição do sujeito, condicionadas pelo 
“fora”, da resistência, nos limites, no pensar diferente.31 
 

Para Foucault a arte na Modernidade foi veículo do cinismo, 
em específico a da Manet. Ela é da ordem do desnudamento, do 
desmascaramento, e tal noção inquietou me levando a perguntar 
quais as relações e implicações do problema da coragem cínica da 
verdade, chamada por Foucault de parresía cínica, na arte de 
Manet.   

 

PARRESIA - LA VRAIE VIE- ARTE  

 

A coragem da verdade, atualiza-se na arte moderna de Manet, 
enquanto atitude que pode ser atualizada no jogo parresiástico 
cínico, que quando estabelecido permite a manifestação da verdade 
através de um “outro olhar” na arte. Tal olhar novo é parresía como 
la vraie vie, como dimensão de uma estética da existência, 
reconfigurando o cuidado de si dos gregos, como um modo de “vida 
outra”.  

Tanto a arte como a filosofia se fazem presentes no aqui e 
agora, atualizando. Foucault observa que nesse fazer ocorre um 
deslocamento, o que chamou de transfiguração. A arte se faz 
atualizando la vrai vie; na arte, a vie vrai é transfiguração. É 
deslocamento do real como ontologia crítica de nós mesmos, um 
êthos, uma forma de ultrapassagem, uma atitude limite. A 

 
31 SILVA, Stela M. BARROS, Ana M. Visibilidades e invisibilidades: parresía em a Vida 
Invisível (2019). 2022 p.911.   



 
 

54 
 

transfiguração exige um olhar cuidadoso e atento da realidade, um 
olhar que capture detalhes e linhas de força, juntamente com a 
decisão de fazer a realidade “outra”. “Foucault, portanto, sugere aqui 
que o olhar crítico, esta operação de ‘tornar visível o visível’, pode, 
em certos aspectos, assimilar o que a transfiguração produz no 
domínio estético.”32  

Saliento nas pesquisas que venho desenvolvendo a “atitude” 
de Manet, expressa na sua pintura, especialmente em Olympia (1863) 
e Le Suicidé (1877) passa pelo estabelecimento da relação entre o 
artista Manet, a obra, o espectador no que se refere à atitude.   

Explicava Foucault que, depois do século XV, a tradição da 
pintura ocidental tentava mascarar e contornar o fato de que a 
pintura estava “[...] inscrita em um certo fragmento de espaço que 
podia ser uma parede, no caso de um afresco, ou uma prancha de 
madeira, ou ainda uma tela, ou mesmo, eventualmente, um pedaço 
de papel”33. Com isso, negava-se a materialidade do quadro 
enquanto espaço diante do qual o espectador podia estar, se 
deslocar, girar. O quadro, com seu espaço e sua profundidade, dizia 
Foucault, “[...] representava um espaço profundo, iluminado por um 
sol lateral e visto como um espetáculo, a partir de um lugar ideal”34.  

A arte pintura como materialidade, aquela que assinala um 
outro lugar para o espectador, o lugar do risco, um lugar visível que 
rompe com a sua própria invisibilidade. A pintura de Manet, já 
estudada por Foucault nos anos 1970, dava a ver rupturas com a 
tradição clássica inaugurando o espaço no qual iria se desenvolver 
a arte contemporânea. Os estudos de Foucault foram por esta via. 
Ele mostrou as visualidades, identificando os jogos de luz, os visíveis 
e os invisíveis de um quadro, fez isso para mostrar as relações entre 
o discurso e a plasticidade da pintura, sendo uma outra maneira, 

 
32 CREMONESI, L. Askêsis, êthos, parrêsia: pour une généalogie de l’attitude 
critique. p. 134. 
33 FOUCAULT, M. La peinture de Manet. Michel Foucault. Suivi de Michel Foucault, 
un regard, p. 22.  
 
34 Ibid., p. 23  
 
 



 
 

55 
 

uma outra atitude de modernidade refratária às epistémés, mas 
também um gesto cínico contemporâneo que denota não somente 
os limites da representação.  

Na modernidade de Manet, Foucault mostra o que se 
materializa na “atitude” de pintar o corpo nu de Oyimpia, o nu da 
morte do suicida, em Le Suicidé, pinceladas que convocam o 
espectador para iluminar estes corpos que excedem seja pela nudez 
ou pelo corpo suicidado.  São análises que identificam 
descontinuidades ocorridas no “discurso pictórico” da Modernidade 
pelas pinceladas de Manet.  

No jogo parresiástico cínico é possível pensar a verdade da vida 
cínica, o bíos alethès e as suas implicações éticas e estéticas, onde 
estão envolvidos privilegiadamente o artista Manet, a obra e o 
espectador, a partir das características da vida de cão, a bíos 
kynikós e da vida verdadeira, alethés bíos.  Pensar a obra como 
experiência limite e transgressão, bem como atualização, como um 
jogo alethés bíos de atualização do real, uma crítica prática sob a 
forma de ultrapassagem possível, foi o que nos permitiu ver na 
pintura objeto — Olympia – estudada por Foucault, o nu 
escandaloso”, o escândalo de Olympia. Foi também perceber na 
imagem que desencadeou a fúria do público, a imagem na 
perspectiva do visível e do invisível, vinculadas ao erotismo e outras 
experiências limite. Ora, nesta linha de pensamento a imagem é o 
conhecimento plástico/visual dado pela memória do vivido, de uma 
visão e projetado num plano, numa realidade que tende a mais 
(Poesia) realidade. A pintura de Manet pode ser vista como um 
acontecimento que mostra de modo autônomo o contexto e as 
relações de certa época. Ela possibilita deslocamentos, 
descontinuidades, permitindo pensar o espaço da tela, a iluminação 
e o espectador, como bem descreve Foucault na Conferência de 
Tunis. Mas, também é possível observar um quarto elemento, qual 
seja a nudez como excesso, como corpo presença e o espectador, 
sendo que este último está no lugar da iluminação, como foi 
observado e destacado na análise que foi feita da obra. O 
espectador dá lugar a um “outro”, com novo olhar e com atitude que 



 
 

56 
 

é a própria transgressão.  
O mesmo ocorre com Le Suicidé, a nudez da morte escandaliza 

colocando o espectador de certo modo implicado nela, e isso pode 
residir no fato de a imagem obrigar o espectador a perceber o lugar 
que ele ocupa diante da obra pela sua forma de ver a morte. O 
escândalo provocado pelo suicídio enquanto um tipo de morte, 
talvez nos permita ampliar a noção de parresía cínica no âmbito da 
arte. Aceitar o convite para ocupar o lugar do espectador de Le 
Suicidé é aqui e lá (no quadro) ver um espetáculo como o vemos, 
saindo de um lugar estável e definido para o espectador para 
ocupar um espaço diante do qual e em relação ao qual podemos 
nos deslocar. Após a análise do quadro, do ponto de vista do jogo 
parresiástico cínico, foi possível dar a ver que a nudez da morte 
escandaliza coloca o espectador necessariamente implicado diante 
da verdade até o extremo. 

Foucault deixou registrado o que ainda havia para discutir: 
(...) a relação entre cinismo da arte e a vida revolucionária: 
proximidade, fascínio de um pelo outro, (perpétua tentativa 
de ligar a coragem do dizer-a-verdade revolucionário à 
violência da arte como irrupção selvagem do verdadeiro).35  
 

  O artista é um transfigurador de si mesmo, o exercício da não 
conformidade entre o efêmero e o imutável, deixando o espaço para 
o jogo, que na perspectiva de Foucault é o jogo parresiàstico cínico. 
A atitude do artista e do espectador neste jogo com a obra é 
experiência estética, a qual pode assumir uma existência ética de 
verdadeira vida, da vida como transgressão e constante 
atualização, como já afirmei.  No efêmero da obra existe uma espécie 
de cinismo permanente, em relação às formas já adquiridas,  [...], no 
imutável. E, nesta medida, acredito que poderíamos fazer uma 
história do modo cínico, da prática cínica, do cinismo como um 
modo de vida ligado a uma manifestação da verdade.36 

Ele nos deixou pistas, elementos para uma elaboração de 
pontos importantes relativos à arte moderna de Manet e a atitude 
cínica como um dizer-verdadeiro, manifestado na obra, e nos 

 
35 Ibid., p. 174. 
36 FOUCAULT, M. Le courage de la vérité, p. 174. 



 
 

57 
 

permitiu um ir além, entender o que ele quis dizer com o elementar 
da existência na obra de arte, ou seja, a arte que faz a irrupção do 
selvagem, do “outro olhar”, a arte que mostra o que não vemos e o 
que não se vê até que seja mostrado.   

É a coragem da verdade!  como la vraie vie, como dimensão de 
uma estética da existência, reconfigurando o cuidado de si dos 
gregos, como um modo de “vida outra” numa atitude-limite.  

 
EXPERIÊNCIA FILOSÓFICA COMO ATITUDE-LIMITE - LA VRAIE VIE 

Uma primeira observação inicial a ser feita é que experimentação 
do estilo reflexivo que leve a atitude-limite de problematização do 
próprio indivíduo, do mundo e a verdade me parece um ponto 
importante a se destacar quando se pensa no Ensino de Filosofia 
como uma prática da atualidade que desatualize o presente, faça a 
crítica do presente, interrogue a atualidade, problematize a nossa 
vulnerabilidade enquanto atitude limite. Talvez algumas pistas 
deixadas por Foucault nos ajudem a pensar e o que fazer. Nas 
práticas há de se esperar modificações, identificação dos pontos 
indicam uma ética do cuidado para o Ensino de Filosofia. A obra de 
Foucault tem um importante legado a ser estudado para 
problematizar aquilo que não se pensou antes sobre a área da 
educação. Pensar com Foucault talvez fosse o melhor termo, para 
com ele mudar de opinião, desenrolar o que se tem na cabeça, para 
tentar pensar diferente do que se pensava antes e fazer diferente do 
se se fizera antes.  

A segunda observação diz respeito à citada Proposta Curricular 
para o Ensino de 2o Grau (1994), ou seja, nesta há importantes 
destaques no item 3.2 As duas vertentes da questão principal da 
Proposta: o enfoque pedagógico e filosófico. No enfoque 
pedagógico aponta a Filosofia no processo educacional, a questão 
ensino aprendizagem, a relação ação reflexão, a prática educacional 
da sociedade tecnológica, a ênfase na interdisciplinaridade, e as 
meditações existenciais. Destes destaco dois pontos: que a filosofia 
está em um processo de recriação e abre espaço para o em geral 



 
 

58 
 

não há na escola, a possibilidade de vincular os conhecimentos com 
os interesses dos estudantes; o segundo, no ponto Ação-reflexão, 
enfatiza a necessidade de se repensar a Escola, como um espaço 
privilegiado de um contínuo processo de reflexão-ação.  Já no 
enfoque filosófico, aponta dois importantes aspectos: o estilo 
reflexivo e o específico do trabalho filosófico no processo 
educacional. Na introdução a estes itens há alguns pontos que 
interessam para reflexão. O primeiro é que a Filosofia na estrutura 
curricular ocupa uma posição análoga a qualquer disciplina, pois 
“há o que aprender, há o que memorizar, há técnicas a serem 
dominadas, há sobretudo uma terminologia específica a ser 
assimilada.”37 

Mais adiante afirma que o filosofar de caracteriza na busca de 
um saber instituinte, dinâmico e aberto. Outro ponto a destacar é 
que a filosofia se realiza como um tipo específico de reflexão a ser 
experimentado na perspectiva da inteligibilidade. Lebran, citado no 
texto, reforça o argumento que o aluno poderá desenvolver uma 
nova capacidade, qual seja a de discernir uma significação, uma 
estrutura “onde os ingênuos só veem fatos diversos, acontecimentos 
amontoados.”38  Ainda sobre o estilo reflexivo, a proposta afirma que 
no ensino de filosofia o educando poderá desenvolver uma postura 
problematizadora na:  

 
(...) perspectiva metodológica de rigor, radicalidade e 
totalidade, um estilo próprio de realizar a reflexão crítica 
sobre o seu próprio existir e sobre as questões postas pelas 
disciplinas de conteúdo científico, sócio-histórico e psico- 
antropológico: o estilo reflexivo.39 

 

 Tal estilo, do ponto de vista didático pedagógico, ensinar se 
confunde com a transmissão de conteúdos propriamente filosófico, 
mas de estilo reflexivo. “A sua especificidade reside no seu modo 

 
37 PARANÁ-Secretaria de Estado da Educação. Proposta curricular de filosofia 
para o Ensino de 2o Grau.p. 20  
38 LEBRUN Gerard, Por que filosófo.p.143-153 
39 PARANÁ-Secretaria de Estado da Educação. Proposta curricular de filosofia 
para o Ensino de 2o Grau.p. 22.   



 
 

59 
 

peculiar de pensar e de falar, de estranhar e de indagar.”40 
Entretanto, este estilo pode ser assimilado ativamente pelo 
estudante, sobretudo pelas relações que se estabelecem entre o 
professore e ele, quando “ambos refazem e perfazem o percurso da 
reflexão filosófica, identificando a maneira peculiar pela qual os 
filósofos construíram suas questões e suas respostas.41 

Para finalizar as observações sobre a Proposta Curricular para o 
Ensino de 2o Grau (1994), ainda comento o item 5 Metodologia: A 
experiência de reflexão filosófica como opção metodológica. Neste, 
a pergunta que inquieta é “como se faz filosofia em sala de aula ? ” A 
primeira resposta: “o exercício filosófico poderá se manifestar em 
cada sala de aula, na relação educador-educando, através da qual 
ambos possam re-fazer juntos o per-curso filosófico.” 42 Mas, como 
se há passividade, um “mundo” que fala rapidez, eficiência, gozo, 
competividade, etc.? Na tentativa de responder tais indagações a 
Proposta levanta alguns pontos a serem estudados, tratados, e 
trabalhados: O diálogo na experiência filosófica, a sala de aula; A 
sala de aula como Espaço de reflexão; a experiência da Reflexão 
filosófica;   A linguagem; A leitura filosófica. Todos os pontos 
levantados de certa forma convergem a possibilidade de se ter uma 
arte de viver em sala de aula, o que implica num modo criativo de 
fazer a filosofia. 

Ainda que Foucault tenha percorrido diferentes domínios, pela 
Filosofia, pelas artes, pela Psicologia, pelo Direito, entre outros, a 
Educação não aparece como um campo de estudos na sua obra. 
Ora, se a educação pode ser vista como atualização de ser, por 
sujeitos de ação, numa crítica que reage aos modos de 
assujeitamento, a crítica como atitude na criação de novos modos 
de vida, temos um caminho.  

 
40 Ibid., p. 22. 
41 Ibid., p. 23. 
 
42 Ibid., p. 28. 



 
 

60 
 

A atitude do professor e do estudante faz parte de um jogo 
parresiástico, onde a experiência da filosofia pode ocorrer num fazer 
ético-estético da atitude- limite.  
 

 DUAS ÚLTIMAS CONSIDERAÇÔES 

 

Tendo como hipótese que em educação, no ensino da filosofia 
há condições de possibilidade para uma experiência filosófica, 
problematizando o presente num estilo reflexivo que leve ao cuidado 
de si, à parresía, la vrai vie como atitude-limite, destaco dois pontos, 
ou voos:  

A Educação é também coragem da verdade! É dimensão de uma 
estética da existência. Assim, temos as pistas, os fios por onde é 
possível ter um olhar atento para a realidade, tanto sobre os pontos 
mais importantes relativos à educação, como para a arte moderna, 
ou seja, a parresía o dizer-verdadeiro, manifestados nas ações na 
prática filosófica, na obra, quanto sobre aquilo que ainda poderia 
ser elaborado.  

Saliente-se ainda a questão da “atitude” enquanto uma ruptura 
íntima com o presente, introduzindo um “desligamento” entre o 
presente e a atualidade. A atualidade é o que irrompe o nosso 
presente, na visão de Foucault é um desligamento, um décrochage 
em relação à história que nos leva, as práticas, especialmente em 
relação à arte, mas também em relação à educação na atitude da 
experimentação da atitude- limite, a qual   introduz, desde este 
momento, o tema de uma ética da liberdade e da transformação.  

“Desculpem esses sobrevoos, são anotações, é trabalho possível”.43  

 
 
 

 

 
43  FOUCAULT, M. Le courage de la vérité: le gouvernement de soi et des autres II [A 
coragem da verdade: o governo de si e dos outros]. Seuil. 2009. p. 174.  
 



 
 

61 
 

BIBLIOGRAFIA E REFERÊNCIAS 
 
CREMONESI, L. Askêsis, êthos, parrêsia : pour une généalogie de l’attitude 
critique. In: LORENZINI, D.; REVEL, A.; SFORZINI, A. (dir.). Michel Foucault 
éthique et verite (1980-1984). Paris: Livrairie philosophique J. Vrin, 2015. 

 

FOUCAULT, M. Dits et écrits, I. Paris: Gallimard, 2001. 

 

FOUCAULT, M. Dits et écrits, II. Paris: Gallimard, 2001.  

 

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito; edição estabelecida sob 
direção de François Ewald e Alessandro Fontana, por Frédéric Gros. Trad. 
Marcio Alves da Fonseca; Salma Tannus Muchail. São Paulo: Martins 
Fontes, 2004a.  

 
FOUCAULT, M. La peinture de Manet par Michel Foucault. In: FOUCAULT, 
M. La peinture de Manet:suivi de Michel Foucault, un regard. Dir. Saison 
Maryvonne et al. Paris: Édition du Seuil, 2004. 
 
FOUCAULT, M. Le courage de la vérité: le gouvernement de soi et des 
autres II [A coragem da verdade: o governo de si e dos outros]. Cours au 
Collège de France (1983-1984) Ed. établie sous la direction de François 
Ewald et Alessandro Fontana, por Fréderic Gros. Paris: Gallimard; Ehess; 
Seuil. 2009. 

 

FOUCAULT, M. L’origine de l’herméneutique de soi, Conférences 
prononcées à Dartmouth Collège, 1980, Ed. établie par Henri-Paul 
Fruchaud et Daniele Lorenzini, Paris: Vrin, 2013.  

 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 26. ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 2019. 

 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. 42. ed. 
Petrópolis: Vozes, 2021. 

 

GALLO, Silvio. Filosofia no ensino médio: o lugar do saber filosófico na 
escola. Campinas: Papirus, 2007. 

 



 
 

62 
 

LEBRUN, Gerard. Por que filosófo. In: Estudos CEBRAP 15, jan-mar,1976.  

 

MELLO, Thiago. A vida verdadeira. In: MELLO, Thiago de. Faz escuro, mas 
eu canto: porque a manhã vai chegar. 14 ed. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1996.   

 
PARANÁ-Secretaria de Estado da Educação. Proposta curricular de 
filosofia para o Ensino de 2o Grau. Coordenação geral: IÓRIS Stela Maris da 
Silva; Elaboração: IÓRIS, Stela M. da S. et. all.; Consultoria:  GARCIA, Bianco 
Z. e FAVARETTO, Celso F.  Curitiba: SEED-PR, 1994. Arquivo impresso e em 
disquete.  

 

SILVA, Stela M. Estilística da existência e suicídio: atitude de excesso. 
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos. Número 15, diciembre 2023, 29-
40.   

 

SILVA, Stela M. BARROS, Ana M. Visibilidades e invisibilidades: parresía em 
a Vida Invisível (2019). In:  RAMOS, María, M. (coord) Mucho más que cine: 
historia, literatura y arte en e O cine en español y en portugués. Editorial 
DYKINSON, S.L. 2022.    

 

TRAVA, Marcella Aparecida Schiavo. Loucura, Saber-Poder em Michel 
Foucault e o filme Bicho de sete cabeças: Uma proposta para experiência 
filosófica no ensino médio. Dissertação (Mestrado em Filosofia) / PROF-
FILO, Unespar Campus União da Vitória PR, 2024. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

63 
 

 

Capítulo 4 
 
 

DESSACRALIZAR PARA FILOSOFAR: DESAFIOS, 
RUPTURAS E POSSIBILIDADES DA FILOSOFIA NA 

EDUCAÇÃO BRASILEIRA 
 

Eusébio Andrade de Oliveira44 
Cristiano Dias da Silva45 

 
 

INTRODUÇÃO 
 

Desde a minha entrada no Mestrado Profissional em Filosofia 
(Prof-Filo), venho sendo impulsionado a repensar não apenas a 
minha prática pedagógica, mas também o meu lugar enquanto 
sujeito no mundo e, especialmente, o meu papel como professor de 
filosofia. Essa reflexão tem me levado a questionar as formas 
engessadas de se pensar e ensinar filosofia na escola, desafiando a 
visão tradicional que muitas vezes a distância da realidade dos 
estudantes. Ser professor — e, acima de tudo, professor de filosofia 
— exige um compromisso com o pensamento crítico, com a escuta 
sensível e com a abertura ao novo. É nesse contexto que surge a 
proposta de dessacralizar a filosofia, rompendo com estruturas 
sacralizadas e excludentes, para construir possibilidades mais 
dialógicas, plurais e transformadoras no campo do ensino de 
filosofia. 

Vale ressaltar que o presente trabalho se trata de um recorte 
de uma pesquisa mais ampla, desenvolvida no âmbito de uma 
dissertação ainda em andamento. A investigação busca 
compreender de que maneira a Filosofia Pop pode atuar como um 

 
44Mestrando do Mestrado Profissional em Filosofia (Prof-Filo), núcleo IFSertãoPE, 
Campus Petrolina - Zona Rural. eusebio.andrade@aluno.ifsertao-pe.edu.br. 
45 Orientador e Professor de Filosofia do Programa de Mestrado Profissional em 
Filosofia – Prof-Filo no núcleo IFSertãoPE, Campus Petrolina – Zona Rural. 
cristiano.dias@ifsertao-pe.edu.br. 

mailto:eusebio.andrade@aluno.ifsertao-pe.edu.br
mailto:cristiano.dias@ifsertao-pe.edu.br


 
 

64 
 

impulso renovador para a prática filosófica, contribuindo para 
revitalizar seu ensino e ampliar seu alcance. Ao dialogar com 
elementos da cultura pop, essa abordagem tem o potencial de 
promover a inserção de temas e conteúdos frequentemente 
desprezados no contexto acadêmico e escolar. 

Neste recorte específico, optou-se por abordar três eixos 
centrais — a sacralização da filosofia, sua dessacralização e os 
desafios enfrentados no ensino da disciplina no Brasil — como forma 
de lançar luz sobre as tensões e possibilidades que atravessam a 
prática filosófica no contexto escolar. Trata-se, portanto, de uma 
etapa parcial de um estudo em construção, cujos desdobramentos 
futuros pretendem ampliar o diálogo com educadores, documentos 
oficiais e experiências pedagógicas concretas. 
 
A SACRALIZAÇÃO DA FILOSOFIA 
 

O homo religiosus, conceito elaborado por Mircea Eliade (1992), 
será o fio condutor desta discussão. Eliade, um historiador romeno 
das religiões, convida-nos a refletir sobre algo que está presente em 
diversas culturas e épocas, a centralidade da religião na experiência 
humana. Para o autor, o ser humano nasce com uma predisposição 
inata à religiosidade, sendo assim, ele busca incessantemente o 
sagrado, o ser humano que percebe o mundo como um espaço 
permeado por forças e significados transcendentes. Ao explorar 
esse conceito, pretendemos analisar como o pensamento religioso 
influenciou e continua a influenciar a filosofia, especialmente no que 
tange ao seu processo de sacralização.  

A sacralização tem atravessado diversas sociedades, culturas 
e contextos, conferindo a determinados elementos um status 
especial. A sacralização trata-se de tornar algo sacro, ou seja, 
sagrado. Como bem frisou Eliade (1992, p. 13), "a primeira definição 
que se pode dar ao sagrado é que ele se opõe ao profano". Essa 
dicotomia fundamental entre o sagrado e o profano implica que o 
primeiro é investido de valores e significados que o separam do 



 
 

65 
 

mundo comum, tornando-o algo de reverência, essencial, digno de 
culto, enquanto o profano permanece desprovido desta distinção. 

Historicamente, elementos da natureza como o sol, a lua, a 
água e os animais foram reverenciados como divindades; também 
nos defrontamos com objetos sendo sacralizados, atravessados por 
significados simbólicos, os quais se tornam intocáveis ou 
reverenciados, transcendendo a sua função original. A prática de 
sacralização persiste na contemporaneidade, manifestando-se de 
diversas maneiras. Imagine um escorredor de macarrão ser usado 
na cabeça por uma pessoa e consequentemente ser considerado 
um artefato religioso? Pois bem, essa é uma prática comum dos 
adeptos do pastafarianismo46, religião que venera o Monstro do 
Espaguete Voador, e celebra que “toda sexta-feira é feriado santo, e 
é um dia para passar meditativamente no bar”47, esse é um exemplo 
de sacralização na nossa sociedade contemporânea. Portanto, 
pode-se observar que a sacralização se revela um processo 
dinâmico, em que qualquer elemento pode ser elevado a um status 
simbólico por meio de narrativas que destaquem a sua importância 
e a influência social.  

A assertiva de Eliade (1992, p. 16), de que “vivemos em um mundo 
carregado de valores religiosos”, ressoa como um eco da 
onipresença da religião na experiência humana. Isso evidencia que 
a religião não se limita a rituais e a crenças formais, e que não é um 
fenômeno isolado, mas sim uma presença constante que influencia 
e molda nossa compreensão do mundo. Diante disso, não 
surpreende que a filosofia também seja influenciada por valores 
religiosos, afinal, a filosofia é fruto da sociedade. E essa influência 
não se limitou a moldar a filosofia em debates específicos sobre 

 
46 Religião satírica fundada em 2005, no Kansas, Estados Unidos, por Bobby 
Henderson, como uma resposta ao ensino do Design Inteligente—teoria que 
defende uma perspectiva criacionista sobre a origem e evolução da vida. 
Henderson argumentou que, se essa visão fosse ensinada nas aulas de ciências, 
sua própria teoria também deveria ser considerada.  
47 HENDERSON, B. About Church of the Flying Spaghetti Monster. Disponível em: 
https://www.spaghettimonster.org/about/. Acesso: 23 abr. 2025. 
 
 



 
 

66 
 

certos temas, mas também contribuiu para elevá-la a um pedestal, 
atribuindo-lhe o status de área do conhecimento suprema, muitas 
vezes revestida de um caráter quase sagrado. Nesse sentido, a 
compreensão da filosofia como algo sagrado pode ser sintetizada, 
em linhas gerais, na expressão “mãe de todas as ciências”, 
frequentemente utilizada no meio acadêmico. Tal expressão, embora 
reconheça a importância histórica da filosofia na origem do 
pensamento científico, também contribuiu para a construção de 
uma imagem idealizada e hierarquizada da disciplina — como uma 
instância superior de saber, abstrata e distante da realidade 
concreta. 

Tal expressão denota que a filosofia não apenas dialoga com 
temas religiosos, mas também internaliza um senso de sacralidade 
que a distingue como um campo de saber privilegiado. Além disso, 
ao fazer uma analogia à figura materna, evidencia o seu caráter 
gerador, sendo a área de conhecimento matriz, que originou as 
demais ciências. Uma outra concepção que também dialoga com 
esse caráter gerador é a ideia que os filósofos franceses Gilles 
Deleuze e Félix Guattari (1992) colocam como uma das tarefas 
fundamentais da filosofia, que é o ato de criar/gerar conceitos. 
Nesse sentido, a filosofia se insere no princípio da criação, no âmbito 
epistemológico.  

Para além da criação de conceitos, qual seria o poder divino 
da filosofia? Seria a capacidade de pensar abstratamente? O dom 
de oferecer esclarecimentos? A imortalidade dos pensamentos? 
Seria o ato de filosofar uma comunhão com o sagrado? Uma certeza 
se impõe: seria, sem dúvida, uma divindade reflexiva.  

Cabe enfatizar que a sacralização se sustenta em parâmetros 
de pensamento e de poder, com o propósito de evitar 
questionamentos acerca da estrutura estabelecida, e assim poder 
gozar de certos privilégios. Esse mecanismo que se apoia em 
discursos de autoridade, revelando assim a presença de um 
dogmatismo subjacente. Como afirma Tiburi (2024, p.9), “a filosofia 
que poderia constituir diálogos em oposição a discursos 
transformou-se ela mesma num discurso.” Nesse contexto, a filosofia, 



 
 

67 
 

paradoxalmente, converte-se em um discurso de autoridade, 
reforçando a sacralização.  

O processo de sacralização da filosofia é um fenômeno 
complexo, e isso é resultante da busca por legitimação social do 
conhecimento filosófico, dessa forma ela acabou se marcando com 
alguns atributos, conferindo-lhe um caráter místico, intocável e 
inacessível, ou seja, tornando-se assim uma espécie de saber 
sagrado. Ao se marcar dessa maneira, a filosofia acabou gerando 
um distanciamento da vida cotidiana e dos indivíduos. Essa 
consequência é notável e trouxe diversas implicações negativas. 

Na filosofia, percebe-se a construção de uma espécie de aura 
sagrada ao longo do tempo, alicerçada tanto pelo meio acadêmico 
quanto pelos próprios filósofos. Essa sacralização se manifesta na 
forma de idolatria, de crença e de veneração –características essas 
bastante comuns nas religiões. Pode-se dizer que tais 
características moldam um Ethos sagrado da filosofia, colocando-a 
em um pedestal, muita das vezes, inacessível e desigual ao público 
não especializado. 

No meio acadêmico, o uso da expressão “pessoas comuns” 
para se referir àqueles que não pertencem ao meio especializado 
evidencia uma distinção implícita, na qual os acadêmicos se 
posicionam como algo excepcional, ou seja, fora do comum. Esse 
discurso revela um falso senso de superioridade, sugerindo que se 
percebem em um plano elevado – superior, ou até mesmo quase 
divino. Feitosa (2022) reflete que isso pode ser visto como um tom 
elitista ou até mesmo esnobe, pois o filósofo tende a demonstrar 
certa resistência em relação ao que é considerado leve e fácil. 

Armijos Palácios (2004, p.12) ressalta que “sem dúvida, a filosofia 
tornou-se, desde a época medieval, um assunto privado, reservado 
a centros inacessíveis e a pessoas afastadas do povo, verdadeiros 
santos.” É importante destacar que a expressão “verdadeiros 
santos”, que sugere um processo de sacralização da figura do 
filósofo, possivelmente se deva à prática comum da busca do 
conhecimento filosófico dissociado da vida cotidiana. Além disso, 
vale destacar também o contexto histórico ao qual o autor se refere, 



 
 

68 
 

época medieval – popularmente conhecida como a Idade das 
Trevas48-, período marcado pela grande influência da teologia 
cristão sobre a filosofia, fazendo a junção de alguns pensamentos 
clássicos dos filósofos gregos com as escrituras sagradas cristãs, a 
partir da patrística e da escolástica, sendo representados por 
Tomás de Aquino e Santo Agostinho respectivamente.  

Diante da sacralização da figura do filósofo, é importante 
destacar que essa representação é carregada de um forte 
significado espiritual, com a imagem do filósofo de canto, solitário. 
Nas palavras de Tiburi (2024, p.9), “Ora, a filosofia padece sob uma 
imagem complexa e enrijecida, a do velho filósofo homem lendo à luz 
de uma vela.” A autora faz uma clara referência à obra Filósofo em 
Meditação (1632), do pintor holandês Rembrandt, reforçando a ideia 
do filósofo como absorto e alheio à realidade diária, reforçando 
assim os estereótipos acerca da filosofia.  

Dado que nossa sociedade é permeada pela presença do 
homo religiosus, é relevante mencionar que a sacralização se 
configura como uma hierofania49, um fenômeno que, segundo Eliade 
(1992), nada mais é do que a manifestação do sagrado. A partir deste 
ponto, exploraremos algumas possíveis hierofanias presentes na 
história da filosofia, buscando identificar manifestações do sagrado 
em diferentes momentos e correntes de pensamento. 

Ao abordar a concepção e a compreensão dos espaços, Eliade 
(1992, p.17) afirma que: 

 
Para o homem religioso, o espaço não é homogêneo: o 
espaço apresenta roturas, quebras; há porções de espaço 
qualitativamente diferentes das outras. [...]Há, portanto, um 
espaço sagrado, e por consequência “forte”, significativo, e 
há outros espaços não sagrados, e por consequência sem 
estrutura nem consistência, em suma, amorfos.  

 
48O período histórico que abrange aproximadamente do século V ao XV é 
marcado pela transição entre o mundo antigo e o moderno. Frequentemente 
considerado uma fase de estagnação intelectual, cultural e científica, 
especialmente em comparação com os avanços da Antiguidade Clássica e o 
renascimento de ideias no Renascimento. 
49 “Este termo é cômodo, pois não implica nenhuma precisão suplementar: exprime 
apenas o que está implicado no seu conteúdo etimológico, a saber, que algo de 
sagrado se nos revela.” Eliade (1992, p.13) 



 
 

69 
 

Dessa forma, o historiador aponta uma diferença fundamental 
para o homo religious entre o espaço sagrado e o profano, 
enfatizando que o espaço não é homogêneo. O espaço sagrado 
possui uma estrutura própria e é carregado de significados, 
transcendendo sua condição de mera construção física para se 
tornar um local de valor espiritual. Nesse sentido, ele adquire uma 
nova essência, diferenciando-se do espaço profano e assumindo um 
caráter único e significativo. 

Na Grécia Antiga, podemos destacar alguns exemplos 
fundamentais para entendermos a construção do espaço sagrado 
na história da filosofia: os templos do saber. Um dos locais mais 
reverenciados da filosofia, considerado o "templo sacrossanto" do 
pensamento, é a Academia, fundada por Platão por volta de 384 
AEC50, primeiro espaço específico voltado aos estudos filosóficos, a 
qual muitos consideram como a primeira universidade da história51. 
Uma forma para delimitar esse espaço como “forte”, foi o de 
restringir a entrada das pessoas; a Academia não poderia ser 
frequentada por qualquer pessoa que tivesse interesse. Isso fica 
evidente com a frase inscrita em seu pórtico: “não entre quem não 
souber geometria”. Dessa forma, aquele não era um espaço 
destinado a todos, mas apenas àqueles que possuíam um preparo 
intelectual prévio, sendo um espaço privilegiado. Simbolicamente, o 
pórtico acaba funcionando como uma espécie de portal, marcando 
a passagem entre o espaço profano e o espaço sagrado. 

A Academia de Platão fora erguida em meio a um bosque de 
oliveiras, em um local consagrado para o culto das Musas de Apolo, 
maneira que o filósofo conseguiu para abrir a sua Academia, de 
modo que na época ele não teria autorização para abrir tal 
instituição nos moldes desejados. Da mesma forma, o Liceu de 

 
50 Neste trabalho optou-se por utilizar as siglas AEC (Antes da Era Comum) e EC 
(Era Comum) para designar a datação de eventos históricos.  
51 Embora não correspondesse exatamente ao modelo institucional que surgiria 
na Idade Média, apresentava já algumas características típicas dessas futuras 
instituições, como a organização do saber e a continuidade dos estudos em um 
espaço próprio.  



 
 

70 
 

Aristóteles52 foi erguido em um local onde havia um bosque 
consagrado ao deus Apolo Lykeios, reforçando a conexão entre o 
espaço do saber e o sagrado.  

Segundo Eliade (1992, p.18):  
 

A descoberta ou a projeção de um ponto fixo – o “Centro” – 
equivale à Criação do Mundo, e não tardaremos a citar 
exemplos que mostrarão, de maneira absolutamente clara, 
o valor cosmogônico da orientação ritual e da construção 
do espaço sagrado.  

 
 É nítida a constituição da Academia de Platão como “Centro”, 
inserida em um espaço já sagrado e sendo estabelecida como eixo 
central para o pensamento e para o saber. Mais do que um local de 
estudos, a Academia se tornou um ponto fixo de irradiação do 
conhecimento, promovendo a conexão entre seus frequentadores e 
influenciando profundamente a concepção de educação da época. 
No meio filosófico, sua fundação pode ser simbolicamente 
comparada à criação do cosmos, pois ordena o espaço e o 
transforma em um reflexo do sagrado. 

Eliade (1992, p.48) ainda acrescenta que: 
 

A experiência religiosa envolvida no simbolismo do Centro 
parece ser a seguinte: o homem deseja situar-se num espaço 
“aberto para o alto”, em comunicação com o mundo divino. 
Viver perto de um “Centro do Mundo” equivale, em suma, a 
viver o mais próximo possível dos deuses.  

 
  Os templos do saber citados acima podem ser entendidos 
aqui como “Centro do Mundo”, a experiência religiosa perpassa 
pelas atividades que acontecem dentro daquele determinado 
espaço, por meio dos debates e das discussões que eram mediadas 
pelos filósofos, sendo representativamente uma forma de 
estabelecer a conexão com o divino. Nesse contexto, os filósofos 
assumem um papel semelhante ao dos deuses.  

Uma problemática recorrente na tradição filosófica é a 
maneira como determinados filósofos e suas obras são tratados 
com uma grandiosidade tal que os coloca em um patamar quase 

 
52 Trata-se de outro templo do saber com grande destaque na Grécia Antiga, 
fundado por volta de 335 AEC.  



 
 

71 
 

inalcançável, como se pertencessem a uma esfera superior ou 
divina. Esse tipo de abordagem acaba gerando uma veneração 
excessiva, transformando filósofos em figuras quase sagradas e 
promovendo uma espécie de culto em torno de suas ideias. Ao 
transformar a filosofia em um culto, corre-se o risco de afastá-la do 
debate crítico e da reflexão.  

Quando a filosofia é colocada em um pedestal, alguns filósofos 
passam a ser equiparados a sacerdotes e exaltados como 
“verdadeiros santos”. Vale destacar que muitos desses "santos" são, 
na verdade, os filósofos canônicos, cujas obras acabam sendo 
tratadas como textos sagrados. Da mesma forma, os espaços onde 
esses pensadores se reuniam são frequentemente comparados a 
locais sagrados, reforçando a ideia de uma sacralização da filosofia. 
Irônico como a filosofia, que deveria ser um espaço de 
questionamento, muitas vezes transforma-se em devoção, em que a 
reverência sufoca a crítica. 

Eliade (1992, p.99) afirma que “não é apenas nas ‘pequenas 
religiões’ ou nos misticismos políticos que se reencontram 
comportamentos religiosos camuflados ou degenerados: pode se 
reconhecê-los também em movimentos que se proclamam 
francamente laicos, até mesmo anti-religiosos.” O autor aponta para 
a ideia de que comportamentos religiosos transcendem o contexto 
estritamente religioso, aparecendo de forma camuflada em diversos 
movimentos, inclusive na filosofia. 

Podemos observar esse fenômeno na sacralização de alguns 
filósofos e a veneração em torno deles. Por exemplo, a escola 
pitagórica, atribuía a Pitágoras de Samos um status quase divino. 
Essa comunidade não apenas seguia seus ensinamentos, mas 
também adotava um sistema de crenças filosóficas em que os 
números eram o elemento constitutivo de todas as coisas. 

Os rituais são outra prática bastante comum nas tradições 
religiosas e que pode ser notada também no meio filosófico. A escola 
pitagórica era marcada por rigorosos ritos de iniciação, com regras 
específicas para a admissão de novos membros. Entre essas 
exigências, pode-se destacar um juramento de silêncio de cinco 



 
 

72 
 

anos a ser seguido, como também banhos, meditações e outros 
preceitos.  

Tiburi (2024, p. 25) sugere que “a sisudez servia à sustentação 
sistemática de um sistema de poder institucionalizado em que a 
servidão ao líder autoritário não disfarça o culto ao guru.” A filósofa 
faz uma crítica a esse tipo de prática, que, em vez de promover a 
liberdade e a autonomia, perpetua um regime autoritário disfarçado 
de respeito e de reverência. Esse sistema, sustentado pela rigidez, 
fundamenta-se na hierarquia, na autoridade e na reverência 
excessiva, por fim, culmina na servidão. 

A expressão latina ipse dexit era frequentemente utilizada 
pelos pitagóricos e demonstrava o predomínio da autoridade sobre 
a razão.53 É como se no momento em que eles pronunciavam essa 
expressão estivessem evocando Pitágoras, que nesse contexto 
caracteriza-se como ser supremo/sagrado, dentro de sua 
comunidade filosófica. O uso dessa expressão reforçava a ideia de 
que seus ensinamentos eram algo incontestável, o que aproximava 
a filosofia pitagórica de um dogmatismo. 

Quando a filosofia se transforma em algo dogmático, de 
maneira que os seus ensinamentos se tornam algo incontestável, 
trata-se de uma contradição filosófica, pois a filosofia nasce para 
suscitar o questionamento e a reflexão. Ao negar esses princípios, 
ela está negando sua própria essência.  

É comum nos estudos acadêmicos atuais deparar-se com 
termos como “nietzschiano”, “foucaultiano” ou “deleuziano”. Esses 
adjetivos fazem referência direta aos filósofos aos quais se 
associam, e geralmente são usados tanto por estudiosos, quanto 
por admiradores de suas obras. A prática de se identificar como 
seguidor de um filósofo específico é muito corriqueira no meio 
acadêmico, dentro do qual muitos se especializam em determinado 
filósofo, seguindo e se inspirando em suas ideias. No entanto, essa 
prática torna-se problemática a partir do momento em que esses 
especialistas se fecham excessivamente em um único filósofo, o que 

 
53 Dicionário de Filosofia. Nicola Abbagnano.  



 
 

73 
 

pode acarretar um endeusamento desse filósofo, tornando-o 
verdadeiro ídolo para os seus devotos.  

Diante dos exemplos apresentados e das discussões até aqui, 
é notável o reconhecimento do processo de sacralização da filosofia 
durante toda a sua história. Pode-se afirmar que a filosofia é, de 
certa forma, consagrada, ou seja, dotada de características 
sagradas. Isso confirma a proposição inicial de que há uma 
sacralização da filosofia, evidenciada pela presença do homo 
religious na história do pensamento filosófico.  

 
 A DESSACRALIZAÇÃO DA FILOSOFIA 
 

Se, na seção anterior, refletimos sobre o fenômeno da 
sacralização da filosofia, nesta, buscamos subverter essa lógica ao 
explorar o processo de sua dessacralização, analisando elementos 
que podem contribuir para essa transformação. Afinal, como afirma 
o poeta periférico Sérgio Vaz: “Precisamos dessacralizar a literatura. 
Sagrado não é quem escreve, sagrado é quem lê. Se a literatura 
quiser chegar aos pés do povo, é ela que deve comer com a mão, 
andar descalça e pedir licença.”54 Embora a citação se refira à 
literatura, ao substituir os termos, sua mensagem pode ser 
facilmente transposta para a filosofia. Percebemos que a 
dessacralização também é uma necessidade filosófica. Assim como 
a literatura deve se aproximar do cotidiano, a filosofia precisa 
tornar-se mais acessível, dialogando com a realidade em vez de se 
manter distante e inacessível. 

Dessacralizar, portanto, implica adotar uma postura profana. 
Mais uma vez, o prefixo “des” se faz presente neste trabalho, mas aqui 
ele adquire um outro sentido: torna-se uma negação da 
sacralização, estabelecendo-se em oposição a ela. Isso significa que 
a dessacralização não apenas questiona, mas também desconstrói 
o sagrado, redefinindo seus significados e fronteiras. 

 
54VAZ, SÉRGIO. A poesia é o princípio dos sonhos. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=dvtX1cjC_kQ>. Acesso em: 9 mar. 2025. 
 



 
 

74 
 

Segundo Eliade (1992, p. 14), "o sagrado e o profano constituem 
duas modalidades de ser no mundo, duas situações existenciais 
assumidas pelo homem ao longo da sua história." Ao adotar a 
modalidade sagrada na filosofia, observou-se um afastamento em 
relação às pessoas e ao cotidiano. Diante disso, torna-se essencial 
adotar a outra modalidade, a profana, pois, ao subverter essa visão 
sacralizada da filosofia, é possível construir uma outra filosofia. 

Dessa forma, a dessacralização da filosofia é uma questão 
central para a discussão que se segue neste trabalho. Esse processo 
consiste, essencialmente, na retirada do status de sagrado atribuído 
a um determinado modelo de filosofia posta como tradicional, que 
ao longo do tempo foi revestida de características como misticismo, 
intocabilidade e inacessibilidade e estão envoltas em um modo 
específico de ler, de escrever e de filosofar. A dessacralização envolve 
a remoção dos significados religiosos da filosofia, a eliminação de 
dogmas e, sobretudo, a transformação de sua linguagem, escrita e 
abordagem. Esse processo possibilita a superação da visão 
enrijecida que recai sobre a filosofia. 

Segundo Eliade (1992, p. 30), a dessacralização está 
diretamente ligada ao processo de transformação do mundo 
promovido pelas sociedades industriais, impulsionado pelo 
pensamento científico. Em outras palavras, a ascensão da ciência e 
da racionalidade desempenhou um papel crucial na secularização 
da sociedade, reduzindo a influência do sagrado. No entanto, no 
que diz respeito à filosofia conservadora, Tiburi (2024, p.40) 
argumenta que ela está restrita ao seu próprio passado, e sendo 
assim não consegue tratar de questões contemporâneas. Nestes 
termos, podemos presumir que a filosofia conservadora não foi 
dessacralizada porque permanece voltada para o passado, incapaz 
de se envolver com as dinâmicas atuais da sociedade.  

Se na sacralização a filosofia se fundamenta em princípios de 
idolatria, de crença, de veneração e de poder, com a dessacralização 
ela passa a se alicerçar na pluralidade e na experimentação, 
abrindo-se a novas perspectivas e questionamentos. Parafraseando 
Eliade (1992), é necessário dessacralizar o mundo e, assim, assumir 



 
 

75 
 

uma existência profana diante da sacralização da filosofia. Isso 
implica retirá-la do pedestal onde foi colocada — ou até mesmo 
derrubá-la — para reinseri-la no mundo mundano, adotando, dessa 
forma, uma postura iconoclasta.  

Para que essa dessacralização ocorra de forma efetiva, é 
fundamental que o próprio campo da filosofia forneça os meios para 
isso. Nesse sentido, propõe-se aqui uma philosophia non grata, 
capaz de questionar dogmas, desconstruir narrativas absolutas e 
fomentar uma visão crítica sobre valores e tradições historicamente 
considerados intocáveis. 

Acredita-se que a Filosofia Pop pode vir a desempenhar um 
papel fundamental no processo de dessacralização, conforme 
destaca Feitosa (2022, p. 11-12), ao afirmar que, 

A filosofia pop tem como projeto propor transversões dos 
binarismos e das hierarquias, ou seja, estratégias de 
pensar/agir/sentir/imaginar capazes de desconstruir, tanto 
na vida acadêmica quanto cotidiana, o caráter 
essencializante das noções de “humano”, de “disciplina” e de 
“cultura”, que continuam a nortear, ainda que 
implicitamente, nossos discursos, nossas práticas e, 
principalmente, nossas instituições. 

 
Assim, a Filosofia Pop, segundo o autor, emerge como uma 

ferramenta poderosa para desafiar e subverter binarismos, além de 
desconstruir certos conceitos que já estão consolidados em nossa 
sociedade. Isso a torna essencialmente na desconstrução da 
percepção sacralizada da filosofia, uma vez que a Filosofia Pop se 
caracteriza por seu caráter prático e acessível, voltado para a 
aplicação no cotidiano. 

De acordo com Tiburi (2024, p.40) a Filosofia Pop “permite 
pensar a forma filosófica para além das convenções. Não mais o 
texto escrito, mas a pintura, o teatro, a dança, o desenho ou o 
cinema é que elaboram e apresentam teorias, ideias e conceitos.” A 
autora argumenta que a Filosofia Pop amplia as formas como a 
filosofia se expressa, indo além do texto escrito para explorar outras 
linguagens e estabelecer conexões com diversas áreas do 
conhecimento. O que desafia a concepção tradicional da filosofia ao 
repensar o seu formato e suas possibilidades. 



 
 

76 
 

No campo da cultura e da arte, a dessacralização pode ser 
vista na forma como os artistas subvertem ícones e símbolos 
tradicionalmente venerados. Alguns movimentos reforçam a ideia de 
que nada é intocável e que tudo pode ser reinterpretado, um 
exemplo disso é a pop art, que ressignificou imagens sacras e figuras 
icônicas, como fez Andy Warhol transformando retratos de políticos, 
de atores e de cantores em produtos de consumo visual, desfazendo 
suas auras de veneração e inserindo-os na estética da cultura de 
massa. 

Dessa forma, a dessacralização pode ser sintetizada por meio 
de uma pintura, como no estudo feito por Francis Bacon a partir do 
Retrato do Papa Inocêncio X (1650), de Velázquez. Em 1949, Bacon 
chocou a sociedade ao reinterpretar a obra de maneira crua e 
angustiante, transformando a imagem do pontífice em uma visão 
perturbadora. O’Mahony (2006) argumenta que a versão de Bacon 
rompe com a autoridade expressa na pintura de Velázquez, 
enfatizando um aspecto mais sombrio e atormentado do pontífice.55 

Palácios (2004, p. 13) é outro filósofo que propõe a importância 
de "confiar em si mesmos e valorizar-se a si mesmos, valorizando os 
seus problemas e preocupações". Em vez de filosofar com base nas 
questões de outros pensadores e em realidades distantes, ele 
enfatiza a necessidade de dar importância às próprias experiências, 
aos desafios e às culturas, sem se submeter passivamente a 
influências externas. 

Afinal, a filosofia está em constante evolução e deve manter um 
diálogo contínuo com seu tempo, interagindo com outras áreas do 
conhecimento e se expressando de diversas maneiras, inclusive por 
meio da cultura pop. Dessa forma, ela revela sua natureza dinâmica 
e inserida no cotidiano, tornando-se um conhecimento mais 
acessível e conectado à realidade. 

Ao propor a dessacralização da filosofia, busca-se abrir 
espaço para novos olhares sobre diferentes formas e correntes 

 
55 O`Mahony, Mike-"O Estilo Internacional" - in História da Arte no Ocidente - 
Editorial Verbo, Lisboa, 2006. 



 
 

77 
 

filosóficas, assumindo um compromisso com a pluralidade que 
permita a heterogeneidade, em contraposição a uma tradição 
filosófica paralisante. Dessa forma, almeja-se vislumbrar um 
horizonte mais plural e dinâmico, aproximando a filosofia de novos 
públicos e de diferentes contextos culturais. 
 
FILOSOFIA EM XEQUE NA EDUCAÇÃO BRASILEIRA 
 

É fundamental refletir sobre o lugar que a Filosofia, enquanto 
componente curricular, tem ocupado historicamente na educação 
brasileira, considerando seus avanços, retrocessos e impactos no 
currículo escolar. Vale ressaltar que esse processo foi fortemente 
marcado por momentos de avanço, seguidos de retrocessos ainda 
maiores. Se fosse necessário sintetizar essa ideia, a frase que melhor 
a representa seria: "subir um degrau e descer dois".  

A historiadora Circe Maria Fernandes Bittencourt (2008, p. 40) 
ressalta a importância de compreender a história das disciplinas 
para identificar os pressupostos que permitem distinguir suas 
características e especificidades. Segundo a autora, cada disciplina 
possui sua própria trajetória, e conhecer essa evolução é essencial 
para entender sua estrutura e concepção. Diante disso, torna-se 
fundamental, neste trabalho, traçar a trajetória da filosofia na 
educação brasileira.  

A presença da Filosofia no Brasil remonta ao período colonial, 
quando esteve a serviço da formação das elites e da consolidação 
dos valores religiosos e políticos da época. Durante esse período, a 
educação era conduzida principalmente pelos jesuítas, que 
fundamentavam o ensino na filosofia escolástica. No entanto, essa 
abordagem de ensino estava restrita a um número limitado de 
colégios no território, frequentados majoritariamente por filhos de 
famílias abastadas. Assim, a filosofia permaneceu distante da 
população em geral, reforçando a exclusividade do saber filosófico.  

É relevante recordar a reflexão de Silvio Gallo (2012, p. 47) sobre 
a inclusão da Filosofia nos currículos escolares:   

 



 
 

78 
 

[...] quando uma instituição opta por incluir filosofia em seu 
currículo ou quando uma política educacional dispõe sobre 
a inclusão da filosofia nos currículos escolares, isso se faz 
em nome de uma certa filosofia e em nome de certas 
intenções para com a filosofia. Dizendo de outra maneira, 
quando está na escola, a filosofia ali está para atender a 
determinados interesses, para cumprir uma necessidade 
“ideológica”. 
 

Isto significa que a inclusão da Filosofia no currículo escolar, 
nunca acontece de forma neutra ou desinteressada. Ao afirmar que 
essa inserção se dá "em nome de uma certa filosofia e de certas 
intenções", Gallo sugere que há sempre uma escolha por trás da 
forma como a disciplina é ensinada, refletindo interesses sociais, 
políticos e ideológicos. 

Em 1942, com a Reforma de Capanema, o ensino de filosofia 
tornou-se obrigatório, mas apenas na 3ª série dos cursos clássico e 
científico. Esses cursos eram voltados para a formação intelectual e 
preparavam os estudantes para o ingresso no ensino superior, 
sendo uma etapa complementar ao curso ginasial. Juntos, esses 
níveis formavam o que, na época, era considerado o Ensino 
Secundário. Apesar da inclusão da disciplina na matriz curricular, 
seu alcance era limitado, uma vez que apenas uma parcela dos 
estudantes tinha acesso a essa etapa da educação, restringindo o 
impacto da filosofia na formação dos estudantes. Essa mudança 
representou um avanço significativo para a inclusão da filosofia na 
educação básica, fortalecendo a sua presença e o seu papel na 
formação escolar dos estudantes. 

No entanto, se, em 1942 a filosofia havia dado um passo 
importante rumo à sua consolidação como disciplina na educação 
básica, em 1961, iniciou-se um movimento contrário. Com a 
promulgação da Lei nº. 4.024 de 1961, a primeira Lei de Diretrizes e 
Bases da Educação Nacional, a disciplina começou a perder espaço 
no currículo escolar, porque deixa de ser obrigatória, marcando o 
início de um processo de sufocamento de sua presença no ensino. 
Início, porque ela vai ser totalmente sufocada com a publicação da 
Lei nº. 5.692/71, que implicou a retirada da filosofia do currículo, por 
meio de dispositivos políticos que tornavam improvável a inclusão 
da filosofia no ensino secundário. 



 
 

79 
 

Até porque, durante esse período autoritário, novas 
disciplinas foram criadas para substituir a filosofia, como Educação 
Moral e Cívica (EMC), Estudos dos Problemas Brasileiros (EPB) e 
Organização Social e Política Brasileira (OSPB). No entanto, isso não 
significava que essas disciplinas abordassem conteúdos filosóficos. 
Pelo contrário, sua criação serviu como uma justificativa para excluir 
a filosofia do currículo, reforçando uma educação voltada para a 
doutrinação ideológica, que reforçava o patriotismo e o civismo, em 
vez do pensamento crítico e reflexivo. 

Bittencourt (2008, p. 41) observa que,  
 

As finalidades de uma disciplina escolar, cujo 
estabelecimento é essencial para garantir sua permanência 
no currículo, caracterizam-se pela articulação entre os 
objetivos instrucionais mais específicos e os objetivos 
educacionais mais gerais. 

 
É evidente que, sob o ideário autoritário dos governos 

militares, uma disciplina pautada no pensamento crítico, no 
questionamento e até na contestação não teria espaço dentro do 
modelo educacional imposto pelo regime. Assim, a ausência da 
filosofia nesse período torna-se compreensível, já que seus 
princípios eram incompatíveis com a estrutura totalitária imposta 
pelo governo. 

Com o fim do período autoritário, teve início o processo de 
redemocratização do Brasil, culminando na promulgação da 
Constituição Federal de 1988 e, posteriormente, na segunda Lei de 
Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei n.º 9.394/96) – a primeira 
datando de 1961. Nessa nova legislação, a presença da Filosofia é 
reconhecida no artigo 36, que estabelece como diretriz para o 
Ensino Médio que os estudantes adquiram o "domínio dos 
conhecimentos de Filosofia e de Sociologia necessários ao exercício 
da cidadania". Mas aqui começam a surgir diversos problemas, 
principalmente no que tange à implementação dessa diretriz.  
Embora a lei mencione essas áreas do conhecimento, ela não 
especifica claramente como devem ser integradas ao currículo. Não 
fica definido se a Filosofia e a Sociologia devem ser disciplinas 



 
 

80 
 

obrigatórias ou se seus conteúdos devem ser abordados de forma 
transversal em outras matérias, o que gera incertezas sobre a efetiva 
inclusão dessas reflexões no processo educativo. 

Diferentemente de outros componentes curriculares, Alves 
(2002, p.102) destaca que historicamente os documentos oficiais e as 
legislações “se referem à filosofia sempre de forma genérica, vaga, 
imprecisa, ao contrário do que ocorre com outras áreas ou 
disciplinas do currículo.” Essa falta de clareza demonstra a 
negligência recorrente que há em relação à filosofia, refletindo a 
pouca importância dada à sua presença na educação básica.  

Alves (2002, p.54) afirma que é fundamental “demonstrar que 
todas as vezes que a filosofia teve seu espaço reduzido no currículo 
coincidiram com os momentos em que a legislação federal a tornou 
optativa ou quando se pronunciou de forma ambígua e 
contraditória a respeito desta questão.” Dessa forma, pode-se 
entender que a filosofia sempre foi prejudicada por decisões 
políticas que, ao invés de fortalecer sua presença, desvalorizaram-
na ou a tornaram subvalorizada dentro do currículo escolar. 

Dentre as diversas legislações que poderiam ser citadas como 
exemplo, destaco a Lei nº. 11.645 de 2008, que torna obrigatório o 
estudo da história e da cultura afro-brasileira e indígena no Ensino 
Fundamental e Médio. No entanto, em nenhum momento a lei faz 
menção ao estudo da filosofia. Pergunta-se: será que não existem 
filosofias afro-brasileiras e indígenas? A omissão da filosofia, ao 
privilegiar apenas os aspectos históricos e culturais, revela uma 
lacuna na formação crítica dos estudantes, ao deixar de lado o 
pensamento filosófico dessas culturas, que são fundamentais para 
uma compreensão mais ampla e plural da sociedade brasileira. 

Mas também em 2008, esse cenário começou a mudar com a 
promulgação da Lei nº. 11.684/08, que alterou o artigo 36 para tornar 
as disciplinas de Filosofia e de Sociologia obrigatórias nos 
currículos do Ensino Médio. Vale destacar que, mesmo assim, a 
obrigatoriedade da Filosofia no Ensino Médio, conforme 
estabelecida neste documento, é apresentada de forma 



 
 

81 
 

instrumental, estando diretamente vinculada à formação da 
cidadania.  

A partir de 2017, a Lei nº. 13.415/17 introduziu uma reforma no 
Ensino Médio, frequentemente denominada "Novo Ensino Médio". 
Essa mudança teve como principal característica a ampla 
flexibilização curricular, redefinindo a organização do ensino e a 
distribuição das disciplinas. 

Mais uma vez, a Filosofia acabou sendo prejudicada. A 
redação da lei estabelece que "A Base Nacional Comum Curricular 
referente ao ensino médio incluirá obrigatoriamente estudos e 
práticas de educação física, arte, sociologia e filosofia." No entanto, 
a legislação carece de maior precisão, tornando essa 
obrigatoriedade ambígua. Enquanto para outras disciplinas são 
empregados termos como "oferta" e "ensino", a lei não especifica de 
que forma a Filosofia deve ser inserida no currículo, tampouco 
define sua carga horária ou garante sua presença nos três anos do 
Ensino Médio, o que compromete sua efetiva implementação. 
Flexibilizando de tal forma que dá a entender que apenas os estudos 
e as práticas dessas disciplinas são obrigatórios, sem garantir a 
oferta da disciplina como componente curricular formal. 

Em 2024, a partir da chamada Política Nacional de Ensino 
Médio instituída por meio da Lei nº. 14.945/24, essa lei alterou a Lei 
nº. 9.394/96 (LDB) e revogou parcialmente a Lei nº 13.415/17, referente 
ao “Novo Ensino Médio”. Essa nova lei reestruturou o ensino médio, 
com destaque para o aprofundamento das áreas do conhecimento, 
incluindo a filosofia.  

A subvalorização da filosofia é evidente, muitas vezes tratada 
como uma disciplina secundária em comparação a áreas do 
conhecimento consideradas mais práticas ou "úteis". Pode-se até 
dizer que a filosofia é o "patinho feio" da educação básica, 
constantemente relegada a um papel coadjuvante no sistema 
educacional, como evidenciado nas discussões sobre o tema. 

Esse cenário tem dificultado sua consolidação como disciplina 
essencial no Ensino Médio e sua presença de forma estruturada no 
currículo. Assim, o papel da Filosofia na educação brasileira segue 



 
 

82 
 

sendo questionado, tornando sua permanência um desafio 
constante. 
 
CONCLUSÃO 
 

Diante da análise empreendida, torna-se evidente que a 
filosofia, longe de ser um saber neutro e universal, foi historicamente 
moldada por dinâmicas simbólicas e institucionais que a revestiram 
de um estatuto sagrado. Essa sacralização comprometeu seu 
potencial original de promover a reflexão crítica, o diálogo plural e a 
inserção na vida cotidiana. Daí emerge a urgência da 
dessacralização, mas não como negação do valor da filosofia, mas 
como reinvenção de sua prática, tornando-a viva, acessível e 
comprometida com o presente. Nesse sentido, a abertura para 
novas linguagens — como as artes, a cultura pop e os conteúdos 
desprezados — aparece como um caminho promissor para devolver 
à filosofia sua potência democrática e crítica. No contexto brasileiro, 
essa tarefa revela-se ainda mais urgente diante do histórico de 
instabilidade e constante fragilização da Filosofia no campo 
educacional. O percurso sinuoso da disciplina nos currículos 
escolares, marcado por interesses políticos e omissões estruturais, 
evidencia a necessidade de repensar sua presença nas escolas sob 
uma perspectiva plural, crítica e inclusiva. Nesse cenário, torna-se 
indispensável que o professor também revise e ressignifique sua 
prática docente. 

Portanto, a dessacralização da filosofia é aqui afirmada como 
um gesto político e epistemológico. E cabe ao professor o papel 
central nesse processo de dessacralização, pois é ele quem promove 
a abertura ao diálogo, a escuta atenta e a reconstrução de sentidos, 
devolvendo à filosofia sua vitalidade como prática viva e acessível. 
Ao assumir esse compromisso, o professor transforma a filosofia em 
uma ferramenta formativa capaz de fomentar sujeitos críticos, 
criativos e engajados com a transformação social. 

 
 



 
 

83 
 

REFERÊNCIAS 
 
 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. São Paulo: Martins 
Fontes, 2007. 
 
ALVES, Dalton José. A filosofia no ensino médio: ambiguidades e 
contradições na LDB. Campinas: Autores Associados, 2002. 
 
BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes. Ensino de história: 
fundamentos e métodos. São Paulo: Cortez, 2008.  
 
BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. 
Brasília, 2018. 
 
BRASIL. Lei 13.415. Brasília: Edições Câmara, 2017a. 
 
BRASIL. Lei 14.945. Brasília: Edições Câmara, 2024a. 
 

 BRASIL. Lei de Diretrizes e Bases da Educação. Brasília: Edições 
Câmara, 2018c. 
 
DELEUZE, G. GUATTARI, F. O que é filosofia? Rio de Janeiro: Editora 
34, 1992. 
 
ELIADE, Mircea. Sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 
 
FEITOSA, C. Explicando a Filosofia com Arte. Rio de Janeiro: 
EDIOURO, 2004. 
 
FEITOSA, C. Fronteiras entre as Artes da performance e a Filosofia. 
Revista Brasileira de Estudos da Presença, v. 10, p. 1-25, 2020. 
Disponível em: https://seer.ufrgs.br/presenca/article/view/92410. 
Acesso em: 11 out. 2023. 
 
FEITOSA, C. Transversões: ensaios de filosofia & pedagogia pop. Rio 
de Janeiro: Circuito, 2022.  
 
GALLO, S. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o 
ensino médio. São Paulo: Papirus, 2012. 
 
PALÁCIOS, G. A. De como fazer filosofia sem ser grego, estar morto 
ou ser gênio. Goiânia: Editora da UFG, 2004. 
 
TIBURI, Márcia. A filosofia e seus conteúdos desprezados: filosofia 
pop em questão. In: Revista Sinais Sociais, v.10, n.30, jan/abril 2016, p. 
98-124. 
 
TIBURI, Márcia. Filosofia pop: poder e biopoder. São Paulo: 
Bregantini, 2011.  
 
TIBURI, Márcia. Pop Filosofia. São Paulo: Editora Nós, 2024.  



 
 

84 
 

 
TIBURI, Márcia. Filosofia Pop: Manifesto em 16 teses. In: Revista Cult. 
Disponível em: https://revistacult.uol.com.br/home/filosofia-pop-
manifesto-em-16-teses/. Acesso em: 10 abr. 2024. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

85 
 

Capítulo 5 
 
 

A ESCOLA DOS SONHOS – CONHECIMENTO 
ANCESTRAL TRANSMITIDO PELAS PALAVRAS DOS 

ESPÍRITOS ANIMAIS 
 

Adriane Caldas dos Santos56 
Roberto Amaral57 

 
 

INTRODUÇÃO  
 

O ensino de Filosofia para criança pode ser concebido como 
política do ensinar a pensar, mas a sua essência é a afirmação da 
diferença nos mais variados tipos filosóficos que se possa conhecer, 
pois o pensar é um encontro. Ensinar a pensar tem a ver com 
proporcionar condições para que esse encontro aconteça. Mas não 
existem fórmulas e nem receitas para isso, apenas uma extensa e 
trabalhosa preparação por parte dos educadores, já que ninguém 
está isento de aprender a pensar. Portanto, o ensino de Filosofia 
para crianças é um encontro de conhecimentos que vêm das 
palavras, como é no caso do pensamento ameríndio, e com o 
conhecimento da escrita, que vêm da tradição filosófica ocidental. 

Este capítulo tem a intenção de compartilhar fundamentos 
sobre o pensamento ameríndio no ensino de Filosofia para crianças 
em uma escola pública do município de Palmas-TO. Propor o 
pensamento ameríndio, como pensamento filosófico, é se expor aos 
saberes dos espíritos animais transmitidos aos xamãs durante o 
transe ao inalar o pó de yãkoana ou durante o estado onírico, cujas 
palavras são cantos colhidos das árvores de cantos. Para tal fim, 

 
56 Mestre em Filosofia (UFT). Professora da Escola de Tempo Integral Daniel Batista 
da Rede Municipal de Educação de Palmas-TO. E-mail: 
adriane_caldas@yahoo.com.br 
57 Doutor em Educação (UFG). Professor do Curso de Licenciatura em Filosofia, 
Mestrado Profissional em Filosofia-PROF-FILO e do Programa de Pós-Graduação 
em Filosofia-PPGFIL da Universidade Federal do Tocantins (UFT). E-mail: 
roberto.amaral@mail.uft.edu.br 



 
 

86 
 

apresentar uma sequência didática como meio de difusão do 
ensino-aprendizagem baseada na “pedagogia da floresta”, como 
ensino de filosofia para crianças, possibilita a introdução de 
conteúdos de obras de autores ameríndios na disciplina de Filosofia. 
De tal modo que autores, como Davi Kopenawa e Bruce Albert 
possam ter a oportunidade de discorrerem sobre seus saberes 
ecológicos, cujo fundamento é não separar humano da natureza e 
nem corpo do espírito. Neste sentido, uma sequência didática dessa 
qualidade, pode e deve ser instrumento de acesso aos 
ensinamentos ameríndios, com vistas a observar as impressões que 
os estudantes podem enunciar a respeito de tais ensinamentos. 

 
NARRATIVAS DE CONHECIMENTO 
 

A narrativa ancestral tem origem nas palavras dos espíritos 
que é transmitida oralmente pelo xamã, considerado filho de 
Omama58. Trata-se de uma narrativa mítica de origem contada pela 
etnia Yanomami, localizada no extremo norte da Amazônia. O xamã 
é o principal narrador das histórias oriundas dos espíritos 
ancestrais, pois é o único a ver e a ter contato com eles. Nesse 
sentido, o xamã é o principal transmissor de suas palavras e cantos. 
Sem os espíritos, não há aprendizagem. De acordo com Daniel 
Munduruku (2009), para se compreender as sociedades tradicionais, 
é preciso entender a importância da memória e dos espíritos na 
estrutura cultural ameríndia. 

É pela memória que são extraídas as palavras que vêm dos 
espíritos na forma de histórias que são narradas oralmente pelos 
mais velhos nas horas ociosas da tarde ou do começo da noite. 
Esses momentos acontecem no ambiente doméstico das casas, no 
pátio da aldeia ou nos momentos festivos. A memória cultural é o 
principal instrumento de expansão do conhecimento, e o xamã é o 
mediador desse processo de ensino e aprendizagem. Na cultura dos 

 
58 Omama, de acordo com Kopenawa e Albert (2015), é o criador de tudo que 
existe na terra.  



 
 

87 
 

povos da floresta, tudo está interligado, e nada escapa à trama da 
vida. 

Para os povos ameríndios, as narrativas ancestrais são 
narrativas de acontecimentos cuja veracidade não é posta em 
dúvida por seus membros, pois elas têm mais a ver com o presente 
do que com o passado. Para os povos da floresta, as narrativas 
míticas são conhecimentos ancestrais cujos acontecimentos estão 
localizados no passado, mas sua análise e reflexão encontram-se no 
presente. O passado nada mais é do que um ponto de partida para 
a compreensão da realidade vigente. Tomemos como exemplo a 
narrativa de Davi Kopenawa, xamã Yanomami, sobre os espíritos 
animais, xapiri. 

 
Os xapiri são também guerreiros valentes, e suas armas são 
muito perigosas. Possuem bordunas pesadas e lâminas de 
ferro imensas, que chamamos siparari, como as que são 
agitadas pelos espíritos cobra karihirima kiki e pelos 
espíritos jacarés durante suas danças de apresentação. São 
como sabres de poder. Não parecem em nada, porém, com 
as espadas que os brancos conhecem. Altas como o céu, são 
luminosas e brilhantes como espelhos. São feitas de outro 
aço, afiado e cortante, que é o pai do metal. Por isso suas 
feridas são tão mortais para os seres maléficos në wãri. 
Outros espíritos, como os dos escorpiões e os das vespas, 
também disparam sobre eles flechas com pontas embebidas 
em curare – a picada desses insetos por acaso não é 
dolorosa? Certos xapiri, como o espírito preguiça, possuem 
espingardas vindas dos espíritos ancestrais dos brancos, os 
napënapëri. Ameaçavam com elas trovões para silenciá-los 
e abrem fogo sobre os në wãri e seus cães de caça. Outros 
xapiri lutam com lanças, como o espírito da arraia yamar 
aka – o ferrão desse peixe é perigoso, não? Outros ainda, 
como os espíritos morcegos, utilizam zarabatanas para 
soprar plantas de feitiçaria sobre seus adversários. Outros, 
enfim, como o espírito do escaravelho maika, lançam sobre 
os seres maléficos bolas de piche mai koko em chamas ou, 
como o espírito pedra Maamari, esmagaram-nos com seu 
próprio peso (Kopenawa; Albert, 2015, p. 129-130). 
 

Percebe-se no relato do xamã que o guerreiro xapiri se utiliza 
de armas que foram confeccionadas com materiais cuja matéria-
prima passou pelo processo de manufatura, impossível de ser 
encontrados em estado bruto na natureza e que, provavelmente, os 
indígenas os conheceram por intermédio de contatos que 
mantiveram com os brancos. Tais artefatos, como as lâminas de 



 
 

88 
 

ferro, as espadas, os sabres, as espingardas, as bolas de piche, são 
instrumentos da atualidade inseridos numa narrativa que se refere 
ao passado. 

 O tempo não é cronológico e muito menos linear, ele é 
atemporal. O passado e o presente acontecem simultaneamente por 
serem narrativas espirituais. De acordo com Castro (2020), essas 
narrativas são povoadas de seres cuja forma, nome e 
comportamento misturam atributos humanos e não humanos. O 
mito é o lugar da indiferenciação entre humanos e animais. 

A aprendizagem ameríndia acontece pelo ver e ouvir. Esses 
sentidos são importantes para a cultura indígena, pois influenciam 
nas habilidades de caça e são decisivos para a sobrevivência e para 
enfrentar os desafios tanto da floresta quanto de outros ambientes 
por eles frequentados. A visão e a audição são os sentidos que vêm 
acompanhados pela ação de interpretação e compreensão do 
mundo, por isso, na aprendizagem ameríndia, inexiste qualquer tipo 
de reprodução imitativa do saber ou qualquer tipo de avaliação 
comprobatória de fixação da aprendizagem. 

 É uma aprendizagem vivenciada e subjetiva. A produção do 
conhecimento é demonstrada em determinado momento da relação 
de parentesco e em ocasiões específicas dos rituais. Eles não 
precisam dizer que sabem tudo, mas devem demonstrar o que 
sabem. E isso se dá por critérios de gênero, idade e 
paternidade/maternidade (Cunha; Cesarino, 2016). 
 

As palavras dos xapiri estão gravadas no meu pensamento, 
no mais fundo de mim. São as palavras de Omama. São 
muito antigas, mas os xamãs as renovam o tempo todo. 
Desde de sempre, elas vêm protegendo a floresta e seus 
habitantes. Agora é minha vez de possuí-las. Mais tarde, elas 
entrarão na mente de meus filhos e genros, e depois, na dos 
filhos e genro deles. Então será a vez deles de fazê-las 
novas. Isso vai continuar pelos tempos afora, para sempre. 
Dessa forma, elas jamais desaparecerão (Kopenawa; Albert, 
2015, p. 65). 

 
Na narrativa ameríndia, os xapiri são espíritos animais com 

características e ações tipicamente humanas, mas não são 
humanos. De acordo com Castro (2020), a concepção ameríndia 



 
 

89 
 

supõe uma unidade de espírito e uma diversidade de corpos, a qual 
denominou de perspectivismo ameríndio. Suas narrativas são 
aprendidas de forma natural, o ouvinte ou aprendiz não é obrigado 
a decorá-la e nem a repetir como faziam os gregos.    

Os xapiri são imagens dos ancestrais animais yarori. Moram 
nas montanhas e morros, andam pela floresta durante a noite e 
dormem durante o dia, banham-se em rios de águas puras, são 
parecidos com os humanos, mas são bem minúsculos, como um 
ponto de luz. Têm muitos filhos. Mesmo quando ficam velhos e cegos, 
não morrem, pois são imortais. 

Os animais são pessoas e se enxergam como pessoas. A forma 
como cada espécie se manifesta depende do envoltório que 
esconde a sua essência, como uma espécie de capa, mas no seu 
interior está o ser humano que é visto apenas pelos seus 
semelhantes ou por seres transespecíficos59 como os xamãs. Essa 
essência escondida nada mais é que os espíritos animais ou 
espíritos xapiri para a etnia Yanomami. 

Enquanto nas narrativas gregas as forças naturais estavam 
personificadas em formas humanas idealizadas, nas narrativas 
ameríndias essa força encontra-se nos animais, mais precisamente 
nos grandes predadores que no passado eram humanos com 
nomes animais e que, devido à sua instabilidade corpórea, viviam 
constantemente se metamorfoseando. Esses animais são 
atualmente as caças que servem de alimentos. Apenas os espíritos, 
os mortos e os xamãs assumem as formas animais. 

O xamanismo é um modo de agir que implica conhecimento 
não objetivista característico do conhecimento ocidental. Conhecer 
é personificar, tomar o ponto de vista daquilo que deve ser 
conhecido, pois o conhecimento xamânico visa a alguém, um outro 
sujeito. A forma do “outro” é a pessoa, não o objeto. Os xamãs 
possuem habilidades com as quais podem ultrapassar as barreiras 

 
59 Transespecíficos – termo que Castro (2020) utiliza para explicar que apenas o 
xamã, na qualidade de humano, é a única pessoa que transita e se comunica com 
o cosmo. E apenas ele pode enxergar a humanidade escondida pela aparência 
dos animais, que se escondem com uma espécie de “roupa”, tornando invisível aos 
olhos dos comuns o ser humano que está em seu interior.   



 
 

90 
 

corporais, tornam-se interlocutores ativos no diálogo 
transespecífico, promovem o intercâmbio entre o mundo dos 
espíritos e o mundo real e, assim, podem voltar para o seu povo para 
narrar as histórias aprendidas com os espíritos.  

Na cultura ameríndia, há três momentos em que as narrativas 
de conhecimento acontecem: nos rituais de agradecimento, na 
conversa com os mais velhos e quando se catam os piolhos. O ritual 
de agradecimento tem como base o respeito e a reverência à 
sacralidade da Terra. A gratidão pela vida é manifestada pela dança, 
pela música, no enfeitar e pintar o corpo. 

 Há uma narratividade corpórea de gratidão pela vida, 
cercada de alegria e beleza por tudo que recebem da natureza, e 
pelo aprendizado que vem do rio, dos ventos, dos animais. Quando 
se dança e os pés tocam a terra, invocam um som imemorial que visa 
alcançar o coração do mundo. 

A palavra e o corpo não se separam, pois o corpo é produtor 
de discursos verbais e não verbais. O corpo é um suporte de saberes 
e de memórias. Nas festas reahu, há a celebração pela abundância 
das roças, os anciãos se reúnem e bebem pó de yãkoana para que 
os espíritos se instalem e permaneçam em sua casa, para trazer-lhes 
sabedoria. Nesse momento, tem-se a troca de presentes e de 
conhecimentos. 

Na conversa com os mais velhos, a criança vai sendo 
introduzida no convívio da sociedade. A aprendizagem das crianças 
ameríndias simplesmente acontece, elas vão aprendendo no 
cotidiano a se relacionar com a natureza, com seus pares e consigo 
mesmas ao ouvir a história sobre Omama, um ser cheio de sabedoria 
e beleza criador da natureza e dos seres humanos, conforme a 
cosmogonia dos Yanomami.  

Trata-se, portanto, de histórias carregadas de conhecimento 
ancestral narrada pelo xamã. A memória cultural é o principal 
instrumento de expansão do conhecimento, e o xamã é o único 
humano a transitar entre o cosmo, pois é nas palavras dos espíritos 
que vem todo o ensinamento ancestral conhecido pelos povos da 



 
 

91 
 

floresta. Sem os espíritos, não há aprendizagem. É o aprendizado 
pela palavra que caracteriza o ser ameríndio. 

 

Nós só ficaríamos ignorantes mesmos se não tivéssemos 
mais xamãs. Não é porque nossos maiores não tinham 
escolas que eles não estudavam. Somos outra gente. É com 
a yãkoana e com os espíritos da floresta que aprendemos. 
Morremos bebendo o pó da árvore yãkoana hi, para que os 
xapiri levem nossa imagem para longe. Assim podemos ver 
as terras muito distantes, subir para o peito do céu ou 
descer ao mundo subterrâneo. Trazemos palavras 
desconhecidas desses lugares, para que os habitantes de 
nossa casa possam ouvi-las. Esse é o nosso modo de ficar 
sabedor, desde sempre. Não é possível desenhar as palavras 
dos espíritos para ensiná-las, pois são inumeráveis e não 
têm fim. [...]. Então, os xapiri nos ensinam suas palavras e é 
desse modo que nosso pensamento pode se expandir em 
todas as direções. Sem nos juntarmos com nossos antigos 
para beber yãkoana e sem fazermos descer os espíritos da 
floresta, não poderíamos aprender nada (Kopenawa; Albert, 
2015, p. 459). 

 
Outra forma de narrar os conhecimentos ancestrais acontece 

quando se catam os piolhos. No momento que são catados, trocam-
se afetos, transmitem-se os ensinamentos sobre a tradição de seu 
povo e dão-se conselhos. O bom contador de histórias para os 
povos tradicionais é aquele que faz o ouvinte dormir, pois a história 
contada deve permanecer no mundo dos sonhos. Assim, as histórias 
narradas sem imagens prendem o ouvinte como um bailar 
harmônico de palavras que enfeitiçam a imaginação de quem as 
ouve. É a magia das palavras que faz surgir a imagem na mente do 
ouvinte, cercada por afetos e subjetividade. Desse modo, cria-se um 
mundo fantástico e único de sensações auditivas. 

Para os povos ameríndios, a narratividade é algo espontâneo 
de vivência prática, pois, quando se transmite um conhecimento ou 
se ensina por meio da experiência de vida, a oralidade vira 
ferramenta pedagógica, com saberes tradicionais que não 
necessitam de comprovação ou de validação. É um conhecimento 
da experiência e da memória que vem dos espíritos dos 
antepassados e da Natureza. Tudo está interligado, não há 
separação e nem distinção entre o ser humano e a natureza. 



 
 

92 
 

Como são povos originariamente sem escrita, ágrafos, é na 
memória que as imagens são criadas. Os mitos indígenas não 
clamam por uma escrita que materialize sua estrutura de 
pensamento, pois a transmissão do conhecimento é 
predominantemente oral, não somente na língua, mas também em 
outros campos do saber tradicional. Por isso a memória é tão 
importante para se compreender a mitologia indígena. Pode-se 
afirmar que os mitos indígenas são marcados pela oralidade, pela 
memória e pelas imagens produzidas no imaginário do ouvinte. 

 
A ESCOLA DO SONHO 
 

Todo o conhecimento ameríndio é transmitido no tempo do 
sonho, ao escutarem os cantos dos espíritos e ao contemplarem 
suas danças de apresentação quando estão dormindo. Os 
habitantes da floresta aprendem bebendo o pó de yãkoana com os 
xamãs mais antigos que abrem o caminho desses espíritos para o 
novo xamã. Isso acontece porque sua imagem é levada para o cosmo 
para combater os seres maléficos, para consertar o peito do céu e 
proteger a floresta. Como são comunidades ágrafas, seu 
aprendizado acontece pela oralidade ao reproduzirem as palavras 
que escutaram quando sua imagem se encontra entre os xapiri. 

Os Yanomami usam o termo “imagem” para designar o que nós 
entendemos como espírito. Nesse sentido, os xapiri são seres do 
tempo das origens que perderam sua condição “humanimal” que o 
xamanismo restaura e reatualiza durante o sonho ou no transe. A 
imagem-essência, no que diz respeito aos humanos, é um 
componente que faz parte do interior da pessoa, uma espécie de 
imagem interna em miniatura, onde reside a energia vital. A extração 
da imagem vital está na origem das enfermidades e também das 
alterações do pensamento consciente, em especial no sonho e no 
transe (Albert; Kopenawa, 2023, p. 70).  

Quando os xamãs narram as histórias ouvidas no tempo do 
sonho, seu corpo tomado pelo transe faz advir ao mundo visível a 
presença aos olhos comuns a imagem dos xapiri com suas palavras 



 
 

93 
 

e coreografias do além-mundo. Nesse sentido, pode-se afirmar que 
se trata de um aprendizado órfico, pois os xamãs durante o sonho 
podem vivenciar os mistérios da floresta, enxergar as imagens das 
árvores de cantos, coberta de penugem brilhante de cor branca 
ofuscante. Os troncos são cobertos de lábios que se movem sem 
parar, uns em cima do outro que pelas bocas saem uma sequência 
infinita de cantos belíssimos e harmoniosos que são guardados em 
seu pensamento. A habilidade acústica é outro fator essencial na 
aprendizagem xamânica, pois a audição é um recurso importante 
para os habilidosos caçadores, já que o conhecimento acústico do 
meio florestal permite detectar a presença e o movimento da caça, 
utilizando-se do mimetismo e de onomatopeias para atraí-la.  

No tempo da criação, os humanos tinham nomes de animais e 
viviam se transformando. Por conta de sua instabilidade corpórea, 
fizeram o céu cair e se tornaram os animais que vivem na floresta e 
servem de alimento para os seres que a habitam. As caças 
alimentam tanto humanos quanto não humanos. Os animais não 
perderam sua humanidade, continuam sendo humanos, porém 
possuem forma corpórea diferente. 

De acordo com Albert e Kopenawa (2023), antes do processo de 
metamorfose, homens e animais eram indistintos. Ao perderem a sua 
“humanimalidade”, esses antepassados perderam o corpo e a língua 
humana, multiplicando-se em “peles” e de “vozes” animais que 
caracterizam a variedade não humana que habita a floresta. As 
imagens primordiais desses ancestrais deram origem às várias 
classes de espíritos xamânicos contidas nessa zoonímia. Assim, para 
os Yanomami, os humanos e não humanos diferenciam-se uns dos 
outros apenas por sua corporalidade e vocalidade, são seres 
possuidores de subjetividades e sociabilidade como os humanos. 
Nesse sentido, para a etnia Yanomami, os animais não são ex-
humanos, mas humanos. 

Os saberes dos Yanomami são transmitidos durante o estado 
onírico, nesse caso, para fins deste capítulo, o chamaremos de 
“escola onírica”. A “escola onírica” dos Yanomami foi criada no 
primeiro tempo por Omama quando foi buscar na floresta a árvore 



 
 

94 
 

yãkoana hë para preparar o pó de yãkoana, misturando-a com as 
folhas cheirosas maxana hana e com as cascas das árvores ama hi 
que será bebido e/ou inalado pelo xamã. Essa mistura tem a força 
de revelar as vozes dos espíritos, possibilitando a reprodução de 
suas palavras e cantos pelo xamã.  

De acordo com Albert e Kopenawa (2023), os Yanomami 
consideram que as vozes dos animais constituem formas de 
linguagem equivalentes às vozes humanas por acreditarem que 
podem se comunicar com os não humanos por meio da biofonia 
florestal. A comunicação se dá pela “encenação sonora” ao 
conversarem com os animais por meio de onomatopeias. O diálogo 
com as vozes da floresta depende da escuta atenta e precisam estar 
de prontidão para reproduzir mimeticamente uma resposta sonora 
ao seu interlocutor não humano. As vozes da floresta são objetos de 
observação da etnia Yanomami, pois são palavras anunciadoras de 
acontecimentos climáticos e ecológicos. 

Nesse contexto, a yãkoana passa a ser o “livro” e o xamã 
experiente, o “professor” que, ao soprar o sopro de vida no nariz do 
iniciando, repassa seus espíritos para o aprendiz. Este, por sua vez, 
passará a compreender de forma mais clara os dizeres dos espíritos 
e, com o passar do tempo, ampliará seus conhecimentos e o seu 
conteúdo linguístico. Paralelamente, sua casa de espíritos também 
crescerá à medida que for tomando yãkoana e sendo levado pelo 
estado de vigília. A yãkoana e os espíritos auxiliares dos xamãs são 
a fonte das narrativas históricas situadas no tempo pós-mítico, sob 
a forma de deslocamentos, realizados pelos personagens e 
reatualizados, de forma física ou de forma narrativa, contada pelos 
narradores e ouvintes, pela ingestão da yãkoana. Os pensamentos 
são alargados e multiplicados sem a necessidade da escrita, pois a 
memória é o único instrumento de armazenamento de conteúdo.  

 
Com esta árvore, você irá preparar o pó de yãkoana! Misture 
com as folhas cheirosas de maxana hana e as cascas das 
árvores amahi hë e depois beba! A força da yãkoana revela 
a voz dos xapiri. Ao bebê-la, você ouvirá a algazarra deles e 
será sua vez de virar espírito!”. Depois, soprou yãkoana nas 
narinas do filho com um tubo de palmeira horoma. Omama 



 
 

95 
 

então chamou os xapiri pela primeira vez e disse: “Agora, é 
sua vez de fazê-los descer. Se você se comportar bem e eles 
realmente o quiserem, virão até você para fazer sua dança 
de apresentação e ficarão ao seu lado. Você será o pai deles. 
Assim, quando os filhos adoecerem, você seguirá o caminho 
dos seres maléficos que roubaram suas imagens para 
combatê-los e trazê-los de volta! Você também fará descer o 
espírito japim ayokora para regurgitar os objetos daninhos 
que você terá arrancado de dentro dos doentes. Assim você 
poderá realmente curar os humanos! (Kopenawa; Albert, 
2015, p. 84-85). 
 

No xamanismo, a consciência corpórea é suprimida durante o 
transe ou no sonho. Nesse tempo, a alma “viajante” passa a transitar 
pelos vários espaços do cosmo com o intuito de buscar a imagem 
levada do parente ou para conhecer os lugares dos primeiros 
tempos. É uma supressão temporária do corpo que varia de acordo 
com a sessão xamânica. É na memória do xamã que as imagens dos 
xapiri se tornam presentes por meios de cantos e danças 
coreografadas pela faculdade imaginativa objetivada no seu corpo-
conteúdo. 

Cabe ao xamã transmitir todos os cantos dos espíritos que 
vêm dessas árvores antigas, pois é delas a fonte de todo o 
conhecimento ancestral vindo das palavras que serão ensinadas 
aos mais jovens por meio da oralidade. As palavras dos espíritos são 
cantadas pelo xamã quando seus olhos morrem durante o dia sob 
o efeito do pó da yãkoana ou, à noite, quando está dormindo, as 
imagens dos espíritos descem em sua direção. A partir desse 
momento, começa a escutar seus cantos. Esses cantos se 
assemelham aos gritos estridentes dos papagaios, pois são 
misturados e confusos. É como se a floresta fosse transportada para 
o mundo dos sonhos. No primeiro tempo, foi plantada a árvore dos 
sonhos, Mari hi, quando as flores de seus galhos desabrocham, elas 
enviam o sonho para os xamãs, permitindo que sua imagem seja 
deslocada enquanto dorme. 

Segundo Albert e Kopenawa (2023), a origem do uso dos cantos 
cerimoniais nas festas reahu é atribuída a Yõrixiamari a, ancestral 
mítico do sabiá-da-mata. Esse pássaro canta em grupo de machos 
ao anoitecer às margens dos rios. Seus cantos têm a forma de 
concertos, cujos sons são melodiosos. Na cultura Yanomami, não há 



 
 

96 
 

o reconhecimento de canto de autoria humana, todos os cantos são 
originados das árvores de cantos que são entoados pelos xapiri por 
intermédio de seus pais xamãs. Esses cantos são espalhados de 
casa em casa quando os convidados, ao escutarem nas casas 
anfitriãs gostam deles, passam a guardá-las no peito para cantá-las 
posteriormente nas festas de sua casa. Assim, esses cantos 
ritualísticos se espalham. 

 
O mito conta que Yõrixiamari a, chegando um dia 
inesperadamente a uma festa reahu dada por mulheres-
sapos (Bufo typhonius), se apavorou com os seus coaxos 
nada graciosos e acabou lhes ensinando seu próprio jeito 
de cantar. Tampouco se reconhecem uma autoria humana 
aos cantos amoã pë entoados atualmente nas festas reahu. 
Sua origem é atribuída a longínquas “árvores de cantos” 
(amoã hi ki), criada pelo demiurgo Omama a nos confins da 
terra-floresta urihi a cada um deles correspondendo a um 
dos falares regionais yanomami (Albert; Kopenawa, 2023, p. 
128). 
 

São os não humanos os transmissores de conhecimento para 
os humanos. No pensamento ameríndio, há uma espécie de 
“animalcentrismo e vegetalcetrismo”, pois são os não humanos que 
nos ensinam como devemos cuidar da casa floresta. Eles nos 
mostram a pensá-la não como um recurso a ser explorado de forma 
desenfreada, pois a população florestal é constituída dos mesmos 
seres, humanos de “peles” variadas. A diferença é acentuada e/ou 
revelada quando nossos pensamentos se encontram esfumaçados 
pela sede em obter mercadorias, tornando-os comedores do 
“mundo-floresta”. 

 
A COMPREENSÃO DAS CRIANÇAS SOBRE OS POVOS DA FLORESTA 
 

A proposta de produto educacional, sequência didática, foi o 
instrumento utilizado para captar as impressões dos estudantes a 
respeito do pensamento ameríndio enquanto conteúdo da 
disciplina de Filosofia. A intenção da pesquisa é de tornar conhecida 
a cultura desses povos, mediada pelas obras de autores e autoras 
ameríndios. Dessa forma, os estudantes poderiam ter contato com 
os conhecimentos sobre os saberes dos povos da floresta e suas 



 
 

97 
 

características, como a oralidade, o respeito pelos mais velhos, o 
conhecimento vindo das palavras dos espíritos e pela relação 
intríseca humano, não humano e a natureza. Os povos tradicionais 
têm uma riqueza de conhecimento, com a qual ainda não temos 
acesso devido à sua oralidade. Para acessá-lo, devemos “traduzi-lo” 
para a escrita. O livro para a cultura ocidental tem o mesmo grau de 
importância quanto as palavras para as sociedades orais. Sem esses 
instrumentos de registro cultural, não seria possível a preservação 
dos saberes. Nesse sentido, estudar os autores ameríndios é tornar 
conhecido o aprendizado por meio da oralidade e quem sabe 
romper com o monopólio da escrita e do livro. 

A proposta metodológica seguiu a abordagem de Gallo (2012), 
que defende o ensino da Filosofia como criação de conceitos. Na 
pedagogia do conceito, a experiência do problema é fundamental, 
pois leva o aluno a criar conceitos a partir de um desafio filosófico. 
Nesse caso, o pensamento ameríndio foi apresentado como 
conhecimento ancestral em diálogo com a filosofia ocidental, 
abordado como um problema filosófico. A Filosofia, como “amor à 
sabedoria”, abarcaria os saberes dos povos originários, ampliando 
os horizontes do ensino de Filosofia para crianças. 

A sequência didática foi estruturada em quatro etapas 
principais: sensibilização60, problematização61, investigação62 e 
conceituação63. A técnica adotada foi a roda de conversa, em que os 
alunos se organizaram em círculo para criar um ambiente de debate 
coletivo. Essa técnica incentiva a livre expressão, a escuta sensível e 
o compartilhamento de saberes e experiências, além de estimular a 
oralidade, elemento crucial da cultura ameríndia. 

O material foi dividido em dois capítulos, cada um com foco 
nas ideias principais e em excertos de obras de autores ameríndios. 
O primeiro capítulo trouxe as reflexões de Davi Kopenawa e Ailton 
Krenak, enquanto o segundo explorou os pensamentos de Eliane 

 
60 Sensibilização: primeira etapa do trabalho, chamar a atenção para o tema.  
61 Problematização: transformar o tema em um problema. 
62 Investigação: buscar elementos que possibilitem a solução do problema. 
63 Conceituação: última etapa, os estudantes são estimulados a criar conceitos 
referentes ao problema filosófico proposto. 



 
 

98 
 

Potiguara e Daniel Munduruku. Cada capítulo começa com uma 
epígrafe para introduzir o assunto; em seguida, os capítulos 
apresentam a seguinte estrutura: o ponto de partida: o problema 
(perguntas e um poema); a investigação: leitura do texto; as 
atividades com exercícios reflexivos; ao final de cada unidade, os 
alunos são desafiados a criar seus próprios conceitos filosóficos 
com base no conteúdo estudado.  

A sequência didática seguiu a metodologia de Gallo (2012), que 
propõe o ensino de Filosofia como criação de conceitos. Contudo, 
ao longo da aplicação, observou-se que não seria possível seguir 
rigorosamente as etapas dessa metodologia, devido às lacunas de 
conhecimento apresentadas pelos alunos sobre os povos indígenas 
e seus saberes. Diante disso, optou-se por trabalhar com perguntas, 
como forma de atividade intermediária para entender as 
percepções dos estudantes sobre os povos originários. A cada 
manifestação ou questionamento dos alunos, formulavam-se novas 
perguntas para registro, dada a impossibilidade de avançar para a 
etapa de elaboração de conceitos, o que exigiria um maior número 
de aulas.  
 
O QUE SEI SOBRE OS INDÍGENAS? 

 
A maioria dos estudantes relatou que os indígenas são 

habilidosos caçadores, andam pelados, pertencem a tribos 
diferentes, foram escravizados e tiveram suas terras invadidas pelos 
europeus, alimentam-se da pesca e da caça de animais abatidos por 
eles na floresta, não usam roupas, produzem artesanato, têm o 
corpo pintado e enfeitado, o tom de pele escura e parda, moram na 
floresta, têm cabelo liso, usam as folhas para se vestir, dançam. Essas 
impressões mais se assemelham à visão do europeu quando 
chegaram aqui, como se fosse a descrição de Pero Vaz de Caminha 
dos dias atuais, porém seu relato continua vivo em nossas memórias 
em pleno século XXI. 

Apenas um estudante venezuelano descreveu os indígenas de 
forma diferenciada dos demais, como pessoas que possuem sua 



 
 

99 
 

própria cultura, ritual, crenças, comida e são trabalhadores. Essa 
visão não é comum entre os brasileiros que continuam a enxergá-los 
pela ótica naturalista que foi altamente difundida no período 
colonial e, ao que parece, permanece ecoando nos dias de hoje no 
imaginário do povo brasileiro. 

Houve uma escrita que abordou sobre a discriminação e a 
negação da identidade por parte de alguns indígenas. Para esse 
estudante, há indígenas que negam a sua identidade. Tal fato 
encontra-se nas obras de Davi Kopenawa e Daniel Munduruku e os 
preocupa, pois, ao negar a própria identidade, há o distanciamento 
de sua ontologia e cosmologia para adotar o modo de ser e de viver 
do branco para assim transformar-se e aceitar-se como branco. No 
coletivo brasileiro, o indígena é sinônimo de atraso, selvageria, 
preguiça, tudo que se remete à miséria e à falta de progresso ficou 
relacionado à cultura indígena, despedaçando a sua dignidade e 
humanidade.  

Houve um relato bastante agressivo, bem etnocêntrico e 
racista em relação aos povos da floresta. Um estudante disse que os 
indígenas são burros por não entenderem o funcionamento da 
sociedade e que deveriam abandonar a sua cultura por uma melhor, 
só não descreveu que sociedade seria e que cultura pode ser 
classificada como melhor e a indígena como pior. É uma visão de 
progresso eurocêntrica, que preconiza o evolucionismo social, o 
qual taxava as outras culturas fora do continente europeu como 
primitivas ou atrasadas. No caso desse estudante, a visão que 
apresenta da cultura indígena continua semelhante aos dos 
europeus do período do capitalismo pré-industrial.  Uma visão 
destoante para os dias atuais para se alcançar de acordo com o seu 
entendimento uma “vida melhor”. 

Duas crianças falaram em normatizar o indígena para abolir a 
discriminação, tocaram no ponto que se refere aos indígenas 
desaldeados enquanto produtores rurais que não precisam mais 
trabalhar em suas roças, pois há no imaginário da criança a 
facilidade e o acesso na cidade por meio da compra os gêneros 
alimentícios, sem precisar plantá-los. Essa leitura da facilidade da 



 
 

100 
 

vida na cidade revela a falta de informação sobre o processo de 
marginalização e precarização da vida dos indígenas nos grandes 
centros urbanos, pelos transtornos materiais e emocionais 
causados pela invasão dos territórios, da falta de política pública no 
atendimento biopsicossocial e trabalhista para as demandas das 
etnias que foram expulsas de suas terras pelo agronegócio e pela 
demora na demarcação de suas terras por parte do Estado. 

Uma criança escreveu que os indígenas não estudam e sabem 
o básico da vida. Essa fala revela que a criança conhece apenas o 
modelo de aprendizagem vivenciado por ela, o da escola. Como na 
sociedade ocidental o monopólio do saber é administrado, pensado 
e transmitido pela estrutura do Estado, as crianças não reconhecem 
outras possibilidades de ensinar e aprender fora dos muros da 
escola, pois o ensino pela oralidade faz parte das culturas não 
ocidentalizadas. Os ameríndios, como pontua Kopenawa, aprendem 
ao beberem yãkoana, seu modo de ensinar e aprender são outros, 
pois são habitantes da floresta, eles aprendem com os espíritos e a 
escola que frequentam é a do sonho, portanto, eles estudam.    
 

ESCREVA O QUE MAIS CHAMOU SUA ATENÇÃO SOBRE 
AS IDEIAS DE DAVI KOPENAWA 
 

Todas as crianças acharam interessante o processo de 
formação do xamã por meio do sonho, do aprendizado vir dos 
espíritos xapiri, cujas palavras são colhidas nas árvores de cantos, 
de não precisarem dos livros para aprender as palavras e alargar o 
pensamento, de não precisarem frequentar a escola para aprender, 
pois aprendem oralmente os saberes indígenas transmitidos pelo 
xamã e pelas famílias ou pelas pessoas mais velhas da tribo.  

Apenas uma criança achou interessante o uso da yãkoana 
como fonte de alimentação dos xapiri e da dança dos espíritos 
serem feitas nos espelhos, de serem imortais e nunca envelhecerem. 

Duas crianças acharam interessante a cosmogonia indígena, 
uma pelo fato de Omama recriar o mundo quando o céu caí e a 



 
 

101 
 

outra sobre a diferença entre a beleza de Omama e as maldades de 
seu irmão Yoasi. Para elas, foi interessante perceber que há esse 
dualismo também na cosmogonia indígena Yanomami tão presente 
na cultura ocidental tão bem conhecida e apreciada por todos. 

Todos acharam interessante ser revelado por meio dos sonhos 
o dom para o xamanismo, dos espíritos poderem falar com as 
crianças em estado onírico. A importância do xamã como grande 
sábio que não precisava ir à escola para adquirir os saberes de seu 
povo porque aprende com os espíritos oralmente quando está 
dormindo. As crianças acharam muito bom não ter que frequentar 
a escola e de não precisarem da leitura e da escrita para adquirir 
conhecimento. 

Todas as crianças copiaram do material os trechos que 
acharam mais interessante das ideias apresentadas por Davi 
Kopenawa (2015). Não quiseram ou não se sentiram seguras em 
externar com suas próprias palavras o que acharam interessante no 
texto. Percebeu-se que a maioria das crianças não se expressou 
livremente, algumas conseguiram se expressar 
desembaraçadamente, seja com duras críticas ou com palavras de 
concordância. A tendência é a utilização das palavras do próprio 
texto para externar suas percepções.  
 

COMO VOCÊ CONCEITUA O PENSAMENTO AMERÍNDIO? 
 

Nessa atividade, 50% da turma reproduziu trechos do segundo 
parágrafo do subtítulo “O pensamento ameríndio” para conceituar 
o pensamento indígena. Três crianças apresentaram respostas 
praticamente idênticas, com variações mínimas: uma iniciou a frase 
com um artigo, outra omitiu o artigo, e a terceira adicionou algumas 
palavras ao final. Uma das crianças reescreveu a nota de rodapé 
com informações sobre o artista da obra que consta na capa da 
sequência didática, sem elaborar uma definição própria. 

Uma criança trouxe um conceito confuso, afirmando que o 
ancestral é o xamã e que ele é “o salvador dos povos da floresta”, o 



 
 

102 
 

que introduziu um elemento cristão (salvador) que não foi discutido 
em sala de aula e que não faz parte da cosmogonia indígena. Outro 
estudante descreveu o pensamento ameríndio como “o 
conhecimento dos indígenas e de seus deuses”, confundindo o 
conceito de deuses, que não está presente na cultura Yanomami, 
provavelmente influenciado pelos deuses da mitologia grega ou por 
outras referências culturais. 

Outra criança criou um conceito que descrevia o pensamento 
indígena como “um pensamento selvagem de matar animais para se 
desenvolverem e terem mais força”, uma visão que não reflete o 
conteúdo discutido em sala, já que a ideia de “pensamento 
selvagem” não foi abordada. Apenas uma criança relatou que não 
sabia como elaborar um conceito, mas demonstrou admiração pelas 
origens, pela cultura e pelo modo de vida dos indígenas, revelando 
uma postura mais reflexiva. 

A atividade de criar conceitos pareceu desafiadora para as 
crianças, o que sugere que elas não estavam familiarizadas com 
esse tipo de proposta. Se houvesse mais práticas semelhantes ao 
longo do tempo, o resultado poderia ter sido diferente. Talvez seja 
necessário reconsiderar a criação de conceitos como atividade final 
para esse público, ou então reelaborá-la, propondo-a como uma 
tarefa intermediária, permitindo um desenvolvimento gradual até a 
conclusão do processo conceitual. 
 

COMO VEJO OS INDÍGENAS? 
 

Após perceber que os estudantes não sabiam quem eram os 
ameríndios, foi necessário realizar uma breve explanação para 
contextualizar o assunto. A dificuldade parecia residir no fato de que 
não estavam familiarizados com os termos “ameríndio” e “indígena”, 
ainda utilizando a terminologia do período colonial, “índio”. 

A visão dos estudantes refletia uma percepção ultrapassada e 
estereotipada dos indígenas. Os alunos descreveram os indígenas 
como tendo uma cultura e um modo de viver primitivos: alimentam-



 
 

103 
 

se de caça e pesca, vivem em tribos, pintam os corpos, habitam a 
natureza e utilizam folhas para cobrir o corpo. Alguns estudantes 
também perpetuaram estereótipos antigos, afirmando que os 
indígenas eram “feios” e “canibais”, o que revela a persistência de 
visões naturalistas e exóticas sobre os povos da floresta, como se o 
tempo e as transformações socioculturais não os afetassem. Isso 
revela uma percepção que os mantém isolados do contexto 
contemporâneo, quase como se fossem seres intocáveis pelas 
mudanças do mundo moderno. 

O que é mais preocupante é que as crianças, em sua maioria, 
não reconhecem esses povos como humanos. Embora reconheçam 
que eles possuem cultura, essas culturas são vistas como algo 
exótico e separado da humanidade “normal”, como se os indígenas 
fossem mais próximos dos animais do que dos seres humanos. Essa 
visão reflete o contínuo impacto do colonialismo, que desumaniza 
esses povos e os mantém à margem da sociedade. 

Um ponto curioso foi o relato de uma criança que definiu os 
indígenas como “pessoas normais e de cultura normal”, mas sem 
explicar o que essa normalidade significava. Isso levanta questões 
importantes sobre a relação entre normalidade, violência e o 
extermínio da cultura e da existência dos povos originários. A noção 
de “normalidade” aqui pode apontar para a invisibilização e 
indiferença em relação a esses povos. É fundamental refletir sobre o 
tipo de informação que está sendo transmitida às crianças e sobre 
como essas percepções influenciam o reconhecimento ou a falta de 
reconhecimento dos povos originários no contexto nacional e 
educacional. 
4.5 O que não acredito na história da criação do mundo 
na visão ameríndia? 

Após observar um grande alvoroço dos estudantes ao 
questionarem a cosmogonia indígena e sugerirem que os 
ameríndios deveriam ler a Bíblia, alegando que Deus foi quem criou 
o mundo e que todo o conhecimento vem d'Ele, foi sugerida uma 
atividade. Muitos alunos afirmavam que a verdadeira história da 



 
 

104 
 

criação do mundo estava descrita na Bíblia. A agitação aumentou 
ainda mais quando o tópico dos espíritos animais foi discutido; os 
murmúrios inquietos e a confusão na sala eram evidentes. 

Os estudantes demonstraram um misto de indignação, dúvida 
e descrença ao se depararem com a cosmogonia ameríndia. Nesse 
momento, perceberam que havia diversas histórias sobre a criação 
do mundo e estavam incertos sobre qual acreditar, buscando uma 
única e verdadeira explicação. Eles tentavam identificar qual 
cosmovisão – a teísta, a ateísta, a panteísta ou nenhuma – seria a 
correta. A Bíblia e a ciência eram as mais conhecidas por eles, mas 
a cosmogonia indígena estava apenas começando a ser 
apresentada, e não conseguiam aceitar que esses povos também 
tinham suas próprias narrativas de criação. 

Parecia haver apenas dois mundos possíveis para eles: o da 
religião judaico-cristã e o da ciência. A ideia de que os saberes 
ancestrais poderiam oferecer uma leitura válida sobre a criação 
parecia impensável. Todos buscavam uma justificativa lógica ou 
religiosa para defender suas próprias crenças, condenando 
veementemente outras visões sobre a criação do mundo. A 
cosmogonia dos ameríndios foi amplamente rejeitada pelos alunos, 
que a consideravam inviável devido à percepção de que os 
indígenas, vivendo isolados na floresta, eram desprovidos de 
conhecimento e estavam atrasados social, econômica e 
tecnologicamente. Esse entendimento racista reflete uma visão 
aprendida em diversos contextos das vivências dos estudantes, seja 
no ambiente escolar ou no cotidiano. 

Houve momentos em que foi preciso alertá-los, pois estavam 
se expressando de forma equivocada em relação à cosmogonia 
indígena, das falas violentas dirigidas a esse povo, da ausência de 
respeito aos diferentes saberes. As palavras proferidas dos 
estudantes não eram apenas de perplexidade, e sim de teor racista 
cultural e acadêmico. É a primeira vez que se presencia essa 
mudança de comportamento “gatilhado” por conta de um conteúdo 



 
 

105 
 

no ensino fundamental. Acrdita-se que essas falas duras se dão 
devido ao não conhecimento do modo de vida dos povos originários.  

Davi Kopenawa (2015), em toda a sua obra, fala que suas 
palavras de sabedoria, vindas de seus ancestrais, precisam ser 
conhecidas pelos brancos e transmitidas em peles de imagens para 
que, ao conhecerem suas palavras, elas se tornem palavras de vida 
capazes de proteger seu povo e a floresta. Assim, seu modo de viver 
será respeitado, sem a invasão de seus territórios e o aniquilamento 
de seus costumes. Para esse autor ameríndio, quando os brancos os 
conhecerem sua realidade por meio de suas palavras de cunho 
político, sua vida deixará de ser violada.  

   Por uns instantes, observou-se aquela agitação fônica, 
aquelas vozes e aqueles corpos agitados movimentando-se pela 
sala, os olhares indignados, gestos raivosos como se tivessem 
acabado de ler alguma blasfêmia. Era como se fosse um filme, uma 
película comportamental palavreada nunca vista. Pediu-se para se 
acalmarem, pois precisaríamos retornar à leitura do texto com 
pontuações cordiais porque o que estava acontecendo em sala em 
nada se comparava aos modos “civilizados” que julgavam ter, se 
comparado aos modos de ser e de viver dos habitantes da floresta, 
que, de acordo com algumas falas, são “selvagens e atrasadas”. 
Foram instantes de muita violência simbólica64.  

Ao estudarmos um novo conhecimento vindo dos povos 
originários, deveríamos ter uma atitude de respeito e sermos 
abertos às diferentes formas de pensar, buscar compreender esse 
saber que por muitos anos esteve e ainda se mantém sob o julgo do 
colonizador, que chegou invadindo, saqueando, impondo sua 
cultura e exterminando pessoas. 

No geral, as crianças ficaram extremamente indignadas ao 
lerem sobre a cosmogonia indígena, pois para elas quem criou o 
mundo foi Deus, elas têm uma forte visão judaíco-cristã da criação 
do mundo. Mesmo tendo acesso aos conhecimentos científicos, a 
visão religiosa no mundo dessas crianças é bem fortalecida, não 

 
64 Temo cunhado pelo sociólogo francês Pierre Bordieu (01/08/1930- 23/01/2002) 
como um tipo de violência não física, a violência proferida por palavras. 



 
 

106 
 

chegaram a ser intolerantes religiosos, disseram no final que 
respeitavam a visão indígena de criação do mundo, mas tal visão 
não foi compreendida por elas. 

A maioria escreveu que não acreditava que Omama e seu 
irmão Yoasi criaram o mundo, não acreditavam nos pensamentos 
dos xapiri e nem que suas danças são feitas em espelhos reluzentes, 
que os humanos surgiram depois que Omama pescou um peixe no 
formato de mulher, do processo de metamorfose dos humanos-
animais e nem na existência dos espíritos xapiri. 

Um estudante falou da incapacidade indígena de fazer algo 
no mundo e que eles não têm nenhum tipo visão sobre o mundo. 
Essa fala mostra claramente a desigualdade de inteligência que 
domina o sistema educacional e faz perpetuar a marginalização de 
outros saberes. 

Duas crianças acharam interessante o que haviam lido, de ter 
conhecido outra visão da origem do mundo, apesar de não 
acreditarem em Omama como criador da vida e de tudo que nela 
existe. Uma outra criança resolveu falar em astronomia por ser um 
assunto complexo, mas seu texto foi copiado da internet. Talvez 
quisesse dizer que acredita na visão científica, porém seu 
pensamento escrito não ficou claro. Todas as crianças, ao final das 
suas falas, reforçaram que seu entendimento sobre a criação do 
mundo vem da igreja por isso acreditam em Deus. 

 

ESCREVA AS PRINCIPAIS IDEIAS DO PENSAMENTO 
AMERÍNDIO, RELATANDO EM SEGUIDA SEU 
ENTENDIMENTO SOBRE O ASSUNTO ESTUDADO EM 
SALA 
 

Nessa atividade, apenas três estudantes completaram a tarefa 
conforme o esperado. Em vez de elencar as ideias principais, dois 
deles escolheram uma ideia e escreveram sobre ela, mas, ao 
explanar, abordaram conceitos diferentes. Por exemplo, um 



 
 

107 
 

estudante que escolheu falar sobre Omama acabou explicando 
sobre os xapiri. Outro estudante pontuou sobre a oralidade, mas 
escreveu sobre os espíritos xapiri. Apenas uma estudante abordou 
a ideia escolhida de forma adequada, discorrendo sobre ela 
conforme o comando da questão. Os demais estudantes 
reescreveram trechos do texto, considerando como principais ideias 
o papel de Omama como criador do mundo, os xapiri, o sonho, o 
xamanismo e a oralidade.  

 

O QUE VOCÊ ENTENDEU SOBRE O PENSAMENTO 
AMERÍNDIO? 
 

Todos os estudantes reconhecem que a cultura indígena é 
diferente da ocidental. Uma parte deles acredita que essa cultura 
deveria ser mais valorizada, considerando a luta dos indígenas para 
mantê-la até os dias de hoje, e que devem ser respeitados em suas 
diferenças. No entanto, a falta de conhecimento levou a alguns a 
expressar visões depreciativas, descrevendo os povos da floresta 
como “cachaceiros”, “estranhos”, que praticam “macumba”, andam 
pelados, cantam músicas estranhas e se alimentam do trabalho dos 
outros. Essas descrições são bastante violentas e desumanas, 
refletindo um desrespeito que deve ser observado. 

Por outro lado, alguns poucos estudantes reconheceram a 
beleza no pensamento indígena, admirando a forma como tratam os 
mais velhos, a vida comunitária e a manutenção de suas tradições e 
chegam a sugerir que deveriam ser um símbolo nacional. Há clara 
variação nos olhares sobre os indígenas no contexto escolar. 
Predomina, no imaginário infantil, a imagem difundida pela história 
colonial do Brasil, evidenciando um apagamento da história social 
dos povos originários. Esse apagamento reflete-se na maneira como 
são nomeados, na falta de compreensão de sua cultura e no 
desprezo por seu saber. 

 



 
 

108 
 

O QUE PENSO SOBRE O PENSAMENTO AMERÍDIO? 
 

Nessa turma, foi decidido aplicar a proposta de produto 
tardiamente, após verificar que seria importante que os estudantes 
tivessem contato com a temática. A proposta inicial visava apenas 
aos estudantes do 8º Ano. Depois, percebeu-se que seria importante 
estender aos estudantes do 9º Ano, para captar a visão construída 
por eles sobre o pensamento ameríndio, já que estão a caminho do 
Ensino Médio. Na roda de leitura, lia-se e discutia-se o texto, pois o 
tempo de aplicação do produto foi interrompido por exigência do 
Professor Responsável pela disciplina, alegando que a pesquisa 
estava prejudicando seu trabalho. Então, buscou-se ao menos um 
relato. 

Grande parte da turma escreveu seu entendimento com base 
em pesquisa feita pela internet. Os poucos que escreveram de forma 
autoral disseram não estar interessados em conhecer o pensamento 
ameríndio, que não sabem nada a respeito e não acham nada. 
Mesmo não tendo um registro com as próprias palavras dos 
estudantes, é um material que pode levar à compreensão da imagem 
indígena no contexto escolar e educacional sobre os povos da 
floresta por meio do olhar da criança. 

Ao aplicar a proposta de produto, tem-se a impressão de que 
o acesso aos conteúdos sobre os ameríndios é escasso. Outra 
possibilidade seria a forma como eles são retratados nos livros 
didáticos que as crianças têm acesso ou como as informações sobre 
os povos da floresta podem influenciar na construção político-
ideológica das crianças e no seu entorno ao receberem as notícias 
transmitidas pelos meios de comunicação de massa. Talvez seja por 
isso as várias manifestações de protesto tanto orais quanto 
corporais dos estudantes ao terem acesso aos conhecimentos 
ameríndios, um misto de aceitação, negação ou mesmo de 
discriminação. Até na escrita mais amável, a ideia era transformá-
los em símbolo nacional, como se pessoas pudessem ser 



 
 

109 
 

objetivadas, uma completa destituição da humanidade dos povos 
indígenas, fato estranhamente presente no imaginário das crianças. 

Indaga-se qual a origem de tamanha rejeição por parte dos 
alunos em relação aos povos da floresta. Seria pelo fato de a 
proposta de produto abordar um assunto que não despertou o 
interesse dos estudantes? Ou a rejeição se deu pela falta de 
familiaridade com os conhecimentos sobre os povos originários ou 
por causa da tentativa de apagamento de sua existência, por meio 
de políticas públicas como no processo de “aculturação”, levando-os 
a invisibilidade imposta pela sociedade brasileira? Algo não saiu 
como elaborado, refletindo-se nas crianças como se a história 
contada pelos meios oficiais fosse colocada à prova. A história única 
contada por mais de quinhentos anos que busca colocar na 
invisibilidade os povos originários e seus saberes. 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Introduzir o pensamento dos povos originários como 
problema filosófico na disciplina de Filosofia requer inicialmente 
uma postura de rompimento com o formato de ensinar e aprender 
consagrado pela cultura ocidental, permeado pelo pensamento 
abstrato e racional registrado por meio da escrita. Para os povos 
habitantes da floresta, os saberes vêm das palavras, da sua 
religiosidade, da humanidade soberana frente à racionalidade, a 
qual insiste em não separar humanos de não humanos, do corpo 
narrador e da relação natureza-ancestralidade. Todo o saber é 
transmitido oralmente pelos anciãos, pela escuta sensível das vozes 
dos espíritos que transitam no imaginário atento do ouvinte pela 
circulação das palavras que irão habitar a memória durante o sono. 
Os mestres não são humanos. 

As crianças, nas boas palavras, ao se referirem aos indígenas 
como uma breve lembrança histórica nacional, sugeriram que os 
povos originários fossem transformados em símbolo nacional, como 
se tal honraria pudesse reparar os mais de quinhentos anos de 
violência praticada pelo Estado brasileiro e pela colonização 



 
 

110 
 

portuguesa. Esse imaginário exótico em relação às pessoas de 
cultura diferente, que devem ser simbolizadas ou extintas pela 
negação de sua humanidade, é algo que precisa ser melhor 
pesquisado e analisado pela academia para se compreender o 
processo de racismo ecológico que marginaliza os povos da floresta.  

Os ensinamentos ancestrais são saberes dos não humanos 
para os humanos, pois nos ensinam que o ser humano é um ser de 
coletividade com valores comunitários, o qual busca o bem comum 
na convivência coletiva com os seus pares, não humanos, na 
natureza que tudo dá. O individual não pode sobressair ao coletivo, 
mas tampouco é negado; as diferenças, assim como o dualismo são 
assumidos e visam à complementaridade. A diversidade une o uno e 
o diverso. A contradição tem função de unir os diferentes e não os 
suplantar, há a reciprocidade mesmo no conflito. 

Dessa forma, os saberes ameríndios precisam ser 
compreendidos em um contexto da resistência em lutar pela 
preservação do seu saber enquanto habitantes da floresta. Eles 
sobrevivem num mundo impune, cercado de diferenças e 
preconceitos, cuja sociedade nega a diversidade e o pensamento 
ecológico. Tudo o que é natural é visto como recurso a ser explorado 
pelo homem e substituído por algo artificial com valor de mercado. 
O ser humano é medido de acordo com a sua capacidade de 
compra, quem não pode ser consumidor deve ser descartado e 
excluído pelo sistema, uma espécie de biopolítica do consumo, você 
é aquilo que se pode comprar. Na perspectiva do consumo 
desenfreado e frívolo, os saberes ancestrais são mistificados, 
silenciados e atacados, pois não se reconhecem suas 
epistemologias e ontologias, uma vez que aquele que ensina é um 
não humano.  

Não há uma conclusão sobre esta pesquisa, mas uma 
inquietação ou quem sabe ela possa ser um ato político, ao 
acreditar na possiblidade de expansão desses saberes no contexto 
do ensino de Filosofia na escola. Na condução da aprendizagem por 
mestres não humanos, mediada pelo xamã - um ser humano 
transespecífico que frequenta a escola onírica, cujos saberes vêm 



 
 

111 
 

dos espíritos que buscam suas palavras nas árvores de canto -, 
esses conhecimentos são carregados de sabedoria ancestral, 
humanidade e esperança. No entanto, esses saberes orais e 
ancestrais, são territórios translocais que ainda não chegaram ao 
território escolar. 
 
REFERÊNCIAS 

ALBERT, Bruce; KOPENAWA, Davi. O espírito da floresta: a luta pelo 
nosso futuro. Tradução de Rosa Freire d’Aguiar. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2023. 

ALBERT, Verena. Manual da história oral. 3. ed. Rio de Janeiro: Editora 
FGV, 2013. 

BERBEL, Neusi Aparecida Navas. A metodologia da problematização 
com o Arco de Maguerez: uma reflexão teórico/epistemológico. 
Londrina: EDUEL, 2012. 

CASTRO, Eduardo Viveiros de. A inconstância da alma selvagem e 
outros ensaios de antropologia. São Paulo: Ubu Editora, 2020. 

CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o estado: pesquisa de 
antropologia política. Tradução de Theo Santiago. São Paulo: Cosac 
Naify, 2013. 

DESCOLA, Philippe. Outras naturezas, outras culturas. Tradução de 
Cecília Ciscato. São Paulo: Editora 34, 2016. 

DESCOLA, Philippe. Para além de natureza e cultura. Tradução de 
Andrea Daher e Luiz César de Sá. Niterói: Eduff, 2023. 

GALLO, Silvio. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para 
o ensino médio. Campinas: Papirus, 2012. 

JECUPÉ, Kaká Werá. A terra dos mil povos: história indígena do Brasil 
contada por um índio. 2. ed. São Paulo: Peirópolis, 2020. 

JOÃO, Isaque. Língua Vegetal Guaraniz. In: CARNEVALLI, Felipe et al. 
(org.). Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora; Belo 
Horizonte: PISEAGRAMA, 2023.  p. 103-115. 

KAMBEBA, Márcia Wayana. Saberes da floresta. São Paulo: Jandaíra, 
2020. 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 
2020. 



 
 

112 
 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 2. ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2020. 

KOHAN, Walter O. Infância. Entre educação e filosofia. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2003. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um 
xamã yanomami. Tradução de Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2015.  

MUNDURUKU, Daniel. História de índio. 2. ed. São Paulo: Companhia 
das Letrinhas, 2016.  

MUNDURUKU, Daniel. O banquete dos deuses: conversa sobre a 
origem da cultura brasileira. 2. ed. São Paulo: Global, 2009. 

POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. São Paulo: 
Global, 2004. 

RANCIÈRE, Jacques. O mestre ignorante: cinco lições sobre a 
emancipação intelectual. Tradução de Lílian do Vale. 3. ed. 4. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2015.  

XAKRIABÁ, Célia. Amansar o giz. In: CARNEVALLI, Felipe et al. (org.). 
Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora; Belo 
Horizonte: PISEAGRAMA, 2023. p. 319-330. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

113 
 

Capítulo 6 
 
 
 

IMAGENS QUE PENSAM: O STOP-MOTION COMO 
ESTRATÉGIA PARA EXPLORAR A PRESENÇA DAS 

IMAGENS TÉCNICAS NA SOCIEDADE 
 

Aline Aquino Alves65 
Leon Farhi Neto66  

 
 

A contemporaneidade é caracterizada pela sempre crescente 
presença de tecnologias que expandem e, ao mesmo tempo, 
fragmentam nossa experiência no mundo; expandem-na, ao nos 
oferecer novas formas de comunicação, acesso a informações e 
interação com o ambiente, ao nos colocar em contato com uma 
diversidade de perspectivas e conhecimentos anteriormente 
inacessíveis; fragmentam-na, contudo, pois o volume, a velocidade, 
a dispersão e a descontinuação das informações mediatizadas 
recondicionam a nossa percepção espaço-temporal e, assim, 
dissolvem a unidade e a profundidade da experiência vivida. Em vez 
de uma experiência contínua e integrada, a vivência 
contemporânea, mediada pelos aparelhos, se desintegra em 
fragmentos – notificações insistentes, informações diversas e 
divergentes, imagens instantâneas, vídeos curtos, postagens 
rápidas, etc. – que nos chegam de todas as direções e desafiam 
nossa capacidade de dar um sentido coerente e duradouro à nossa 
própria experiência.  

Como observa Vilém Flusser (2008), a invenção do aparelho, 
produtor e reprodutor de imagens técnicas possibilitou um novo 

 
65 Graduada em Licenciatura em Filosofia e Mestre em Filosofia pela Universidade 
Federal do Tocantins - UFT.  
66 Graduado, Mestre e Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Santa 
Catarina - UFSC. Professor do Colegiado de Filosofia da Universidade Federal do 
Tocantins - UFT e membro permanente do Colegiado do Mestrado Profissional em 
Filosofia - PROF-FILO - Núcleo UFT. 



 
 

114 
 

modo de relação expandida com o mundo, mas também criou uma 
nova forma da experiência humana que assimilou a estrutura 
fragmentada e desconexa das imagens técnicas. Atualmente, toda 
relação do indivíduo humano com as coisas do mundo, com os 
outros indivíduos e consigo mesmo é mediada por aparelhos. Esse 
processo de constante produção, distribuição e exibição de tecno-
imagens amplia e reforça a distância entre o ser humano e o mundo 
concreto. O fluxo imoderado e desconexo de imagens técnicas e a 
rapidez das transformações digitais provocam questionamentos 
sobre o que constitui a essência e a potência humanas. O que são e 
o que podem os humanos sem a mediação do aparelho? O que serve 
a quê, o aparelho ao humano, ou o humano ao aparelho? 

Os novos humanos, com as pontas de seus dedos – dedo, em 
latim: digitus – atreladas às teclas dos aparelhos digitais, perdemos 
a capacidade de escrever e ler o fio da nossa própria meada, a 
capacidade de compor e seguir estórias significativas, a capacidade 
de explicar a nossa imagem de mundo e a nós mesmos. Na nova 
experiência, nada mais carece de explicações, pois nada se liga a 
nada, e tudo se liga ao nada. A prévia camada cultural, composta 
pela consciência histórica e pelo pensamento crítico, estruturada ao 
modo complexo da escrita, condicionada pela coesão dos conceitos 
seriamente articulados, foi submersa pela atual camada cultural 
aparelhada. É nessa superfície, em meio e por meio dos aparelhos e 
das tecno-imagens, que vivemos uns com os outros, nos 
percebemos, nos imaginamos, pensamos, nos amamos e nos 
odiamos. Tal superfície existencial se tornou imperfurável e, 
portanto, incriticável, porque perdemos as habilidades do mergulho 
e a noção das profundezas. A cultura submersa dos textos já não 
nos cabe, se nos tornou alheia, nos foi alienada pelos aparelhos. Os 
aparelhos foram programados para isso, para nos libertar da 
escrita, para funcionar de modo automático e autônomo. Eles 
funcionam para nos tornar seus funcionários.  

Diante disso e dentro do contexto do Ensino de Filosofia no 
Ensino Médio da Educação Básica, este capítulo tem como objetivo 
apresentar a intervenção em sala de aula desenvolvida como 



 
 

115 
 

produto da dissertação de mestrado em Filosofia do núcleo PROF-
FILO da Universidade Federal do Tocantins (UFT), intitulada “Stop-
motion – Uma experiência de (des)fragmentação no Ensino de 
Filosofia a partir de Vilém Flusser e Paul Ricoeur”. Esta intervenção 
se propôs, com aulas teóricas e práticas, analisar a problemática do 
uso dos aparelhos tecnológicos digitais e imagens técnicas. O meio 
proposto foi o uso da técnica de animação em stop-motion. Esta 
técnica permite pôr em prática os conceitos dos filósofos escolhidos 
para a reflexão em sala de aula: Vilém Flusser e Paul Ricoeur. É 
também uma contribuição para   o Ensino da Filosofia voltado ao 
filosofar. 

Esta proposta de intervenção no Ensino de Filosofia, ao 
articular as perspectivas dos dois filósofos, oferece aos estudantes 
a capacidade de transitar entre diferentes linguagens – a das 
imagens e a das palavras – sem que a primeira obscureça a segunda, 
onde ambas se complementam em apoio à formação do estudante. 
O desenvolvimento desta prática ocorreu na Escola Estadual 
Professora Elizângela Glória Cardoso, localizada na cidade de 
Palmas, no Estado do Tocantins. As aulas teóricas e práticas, das 
quais participaram estudantes de segunda e terceira séries do 
Ensino Médio, ocorreram durante o módulo 1 da Trilha de 
Aprofundamento intitulada “Uma ideia na cabeça, uma câmera na 
mão67”, . 

Nesta dissertação e na correspondente intervenção em sala 
de aula, assim como acredita Flusser (2002), insiste-se que, apesar da 
nossa experiência contemporânea ser dominada por aparelhos, 
nem tudo está perdido; que nos é possível aprender a lidar com as 
programações e nos libertar parcialmente de seu funcionamento, ao 
utilizarmos os próprios aparelhos para refletir sobre nossa sujeição 
a eles. Este projeto coloca em prática as ideias de Flusser e de 

 
67 O nome da Trilha é bastante sugestivo, faz referência a um dos grandes 
cineastas brasileiros: Glauber Rocha, importante expoente do Cinema Novo que 
levava o lema “Uma câmera na mão e uma ideia na cabeça”, demonstrando que o 
cinema deveria ser uma ferramenta a serviço da transformação social. O projeto 
oficial desta Trilha pode ser consultado em:  
https://www.to.gov.br/seduc/ciencias-humanas-e-sociais-
aplicadas/56hp66pwstc3.  



 
 

116 
 

Ricoeur, quando se vale da produção consciente de imagens 
técnicas e de estórias, sob a forma do stop-motion, como forma de 
construção de pensamento crítico. Espera-se que este material 
possa ser utilizado pelos demais professores de Filosofia, bem como 
repensado e/ou adaptado para as diversas situações em sala de 
aula. Cabe ressaltar, ainda, que, como este capítulo se focar na 
apresentação da intervenção em sala de aula, faremos apenas 
menção a alguns conceitos trabalhados pelos dois filósofos, tendo 
em vista que a análise detalhada dos conceitos está disposta na 
dissertação de mestrado, que pode ser acessada no repositório 
institucional da UFT.  
 
DA RELAÇÃO ENTRE FLUSSER E RICOEUR E SUAS FILOSOFIAS 
 

À primeira vista, pode parecer que as obras de Flusser e 
Ricoeur não possuem quaisquer motivos para serem analisadas 
conjuntamente; porém, vale ressaltar que ambos os filósofos viveram 
na mesma época e tiveram experiências de vida bastante parecidas. 
Ambos se debruçaram sobre as questões da temporalidade e da 
formação de uma experiência humana significativa, ainda que a 
abordagem desses temas tenha sido desenvolvida de maneiras 
diferentes.  

Na dissertação de mestrado, acima mencionada, fez-se 
análise da contribuição de Flusser para a teoria da informação, da 
cibernética e da telemática. As obras utilizadas foram: Filosofia da 
caixa preta: Ensaios para uma futura filosofia da fotografia (1985), O 
universo das imagens técnicas: elogio da superficialidade (1985) e 
Pós-história: vinte um instantâneos e modos de usar (1983). A imagem 
técnica é um tipo específico de imagem produzida por meio de 
aparelhos, logo, é diferente das formas de representação visual 
anteriores. Em vez disso, é resultado de um processo codificado, 
automatizado e controlado por dispositivos tecnológicos. Os 
aparelhos transformam as linhas da escrita linear em pontos: os 
pixels, desprovidos de dimensões espaço temporais. Os aparelhos 
calculam os pontos dispersos, e os reúnem em superfícies aparentes 



 
 

117 
 

(aparentemente plenas). Com isso, a consciência histórica 
unidimensional, linearmente articulada, se dissolve, dando lugar à 
experiência pós-histórica, caracterizada por pontos adimensionais, 
descontínuos e desarticulados (Farhi Neto, 2024). Dessa forma, a 
imagem técnica não é uma representação direta do mundo 
concreto, mas uma construção simbólica mediada pela tecnologia 
do aparelho, que, por sua vez, se baseia em textos científicos.  

A imagem técnica, sem nos exigir qualquer esforço 
interpretativo, parece nos apresentar, em sua acurácia, a coisa em si 
em sua evidência máxima. No entanto, a sua efetiva decodificação 
ou interpretação i requer um processo intelectual complexo, pois 
envolve necessariamente a compreensão dos códigos utilizados na 
sua produção, os quais nos são praticamente inacessíveis. Nesse 
aspecto, as imagens técnicas podem ser consideradas biombos; 
parecem extremamente objetivas, mas, de fato, escondem de nós os 
textos dos quais dependem os aparelhos que as produzem. É isso a 
caixa preta de Flusser: sabemos manusear os aparelhos, mas não 
sabemos como se dá o seu funcionamento interior.  

A experiência contemporânea é marcada pela fragmentação 
da experiência temporal contínua, que foi característica da era 
cultura anterior aos aparelhos, a cultura histórica da escrita. A 
dominância das imagens técnicas interrompe o fluir contínuo do 
tempo, condicionando a percepção humana segundo a forma da 
multiplicidade de momentos desconectados e instáveis. A 
temporalidade pós-histórica é desarticulada e descontextualizada, 
porque o programa dos aparelhos tecnológicos direciona o sujeito 
a uma vivência de instantes, ao invés da continuidade temporal. As 
imagens técnicas recortam a experiência em uma multiplicidade de 
“frames” (quadros ou imagens imóveis) e “takes” (cenas ou imagens 
fílmicas de curta duração), fazendo com que o sujeito perca a 
capacidade de vivenciar uma narrativa coesa de sua própria vida. 
Não só a temporalidade é fragmentada, a capacidade de 
entendimento de si e do mundo também é altamente prejudicada.  

Em suma, a crítica que Flusserfaz às imagens técnicas reside 
nos seguintes pontos: i) tendem a ser superficiais, por fornecerem 



 
 

118 
 

uma representação aparentemente imediata, isto é, aparentemente 
sem mediações, de uma coisa ou acontecimento, sem aprofundar 
em suas complexidades, resultando em uma compreensão simplista 
ou estereotipada do mundo; ii) as imagens técnicas tendem a moldar 
padrões de pensamento, pois apresentam um mundo pré-fabricado, 
limitado pelos algoritmos e pela programação, restringindo a 
capacidade de reflexão e análise crítica; iii) o consumo de imagens 
técnicas requer menos esforço cognitivo do que a leitura de textos 
ou a escuta de discursos – isso torna as pessoas mais passivas em 
relação ao conhecimento e à compreensão do mundo, aceitando 
informações prontas sem questionamentos; iv) as imagens técnicas 
têm o poder de produzir significados mágicos, desligados de 
explicações históricas e razoáveis, e assim de influenciar e 
manipular a opinião pública, na maneira como percebem os 
acontecimentos; v) na era digital, as pessoas são constantemente 
bombardeadas por imagens técnicas através de dispositivos 
eletrônicos – essa hiperconexão leva a uma constante distração 
(inclusive proposital), afetando a capacidade de concentração e 
reflexão profunda; vi) as imagens técnicas podem ser reproduzidas 
e disseminadas em grande escala, sendo assim difícil atestar sua 
autenticidade e veracidade.  

Ricoeur, por sua vez, busca a reconfiguração do tempo 
fragmentado a partir da prática da narratividade. O filósofo propõe 
que é por meio da narrativa que o sujeito pode recuperar a 
continuidade da experiência. Em Tempo e narrativa (1983), Tomo I, 
Ricoeur demonstrou que a narrativa oferece uma síntese do 
heterogêneo68, a qual costura o tempo vivido, o tempo narrado e o 
tempo interpretado. A partir do conceito de tríplice mimese (pré-
figuração, configuração e refiguração da experiência), Ricoeur 
ressalta como a narrativa pode articular significativamente o mero 
fluxo disperso e divergente dos acontecimentos (e das imagens 

 
68 Processo narrativo de unir diferentes elementos temporais – como o passado, 
presente e futuro, ou ações dispersas – utilizando a trama, a colocação em intriga, 
como a operação central para unir essas partes díspares. 



 
 

119 
 

técnicas), oferecendo uma estrutura que dá sentido às ações e 
interações humanas. Dessa forma, a narrativa reage à fragmentação 
da experiência, como a linha de um colar, que integra em uma única 
série ordenada as pedrinhas dispersas, espalhadas ao acaso por 
todos os lados. A narrativa é o fio da meada que alinha os 
acontecimentos em uma estória sequencial, de tal maneira que um 
acontecimento não apenas se segue a outro, mas se desdobra do 
acontecimento que o precede e prepara o que lhe sucede. Assim, um 
acontecimento se articula coerentemente com todos os outros 
acontecimentos da mesma sequência em uma unidade de sentido. 

A fragmentação disruptiva da experiência, promovida pelo 
domínio das imagens técnicas, incide diretamente sobre aquilo que 
Ricoeur denomina de mimese I. Como etapa da pré-compreensão 
narrativa do mundo da ação, a mimese I representa a forma como 
os indivíduos organizam e interpretam simbolicamente sua 
experiência antes mesmo de narrá-la. No entanto, quando as 
imagens técnicas corroem essa pré-figuração, ao apresentar o 
mundo como uma sequência descontínua de instantes isolados, elas 
impossibilitam a transição para a mimese II, ou seja, para a 
configuração narrativa que permitiria dar sentido aos 
acontecimentos que constituem a experiência. Assim, a própria 
capacidade de estruturar a experiência em uma história coerente é 
comprometida, aprofundando a alienação do sujeito 
contemporâneo. 

Enquanto Flusser aponta que a imersão no universo dos 
aparelhos conduz à dissolução da experiência contínua, Ricoeur 
sugere que apenas a narrativa pode restituir a unidade da 
experiência temporal do sujeito. A mimese III, que corresponde à 
refiguração da experiência a partir da narrativa, é o mecanismo com 
o qual o sujeito recompõe sua relação com o mundo, ao se 
reinscrever em uma história mais ampla das interações humanas. A 
configuração narrativa e sua refiguração pelo sujeito permitem dar 
sentido ou um novo sentido à própria ação do sujeito, enquanto 
uma intervenção ativa sobre a história do mundo. Sem a 
configuração narrativa e sem esse movimento de refiguração, a 



 
 

120 
 

experiência fragmentada se impõe como única realidade, 
aprisionando o sujeito na lógica dispersa e sem sentido do universo 
das imagens técnicas. 

 Note-se que a narrativa não é apenas um dispositivo formal, 
mas uma forma de resistência à fragmentação que corrói o sentido 
da experiência, uma forma de reativar o sentido existencial da vida, 
em um mundo em que o tempo parece se desintegrar. Revela-se, 
assim, a oportunidade de um diálogo profundo, entre Flusser e 
Ricoeur, sobre a condição humana no contexto contemporâneo, em 
que a tensão entre a fragmentação e a busca de coesão se expressa 
tanto nas imagens técnicas quanto nas narrativas que tentam 
costurar a experiência fragmentada do sujeito. 

A escola e, em especial, o Ensino de Filosofia, podem ter um 
papel fundamental nesse embate entre fragmentação e coesão. Se, 
como argumenta Flusser, as imagens técnicas predispõem o sujeito 
a um pensamento programado e acrítico, e se, conforme Ricoeur, a 
narrativa é a via pela qual o indivíduo reconstrói a unidade 
significativa de sua temporalidade e identidade, então o Ensino de 
Filosofia pode operar como um espaço de resistência, promovendo 
práticas narrativas que incentivem os estudantes a organizar a sua 
experiência e a interpretar criticamente o mundo que os cerca.  
 As reflexões de ambos os filósofos e a complementaridade aqui 
destacada deram fundamento à intervenção com os estudantes do 
Ensino Médio, que se configurou como uma sequência didática, 
desenvolvida por meio disso que chamamos de oficinas filosóficas, 
trabalhou-se não só com os conceitos analisados durante o período 
de pesquisa da dissertação, bem como com a transformação desses 
conhecimentos em uma atividade prática. A colocação em prática 
dos conceitos permite enfrentar a dificuldade dos estudantes em 
apreender os objetos de conhecimento, bem como em compreender 
como estes se dispõem no mundo concreto. O intuito da proposta 
prática é trabalhar estas reflexões acerca da sociedade 
contemporânea, de forma que essas possam, de fato, ser 
internalizadas pelos estudantes – para que estes possam se situar 
coerentemente para consigo e para com o mundo.  



 
 

121 
 

 
O STOP-MOTION COMO FORMA DE TRABALHAR LUDICAMENTE OS 
CONCEITOS DE FLUSSER E RICOEUR  
 

O stop-motion é um tipo de animação69 que remonta ao 
princípio do cinema. Nesta técnica, um objeto é manipulado e 
fotografado a cada pequena manipulação. O movimento é simulado 
pela reunião de uma multiplicidade de fotogramas posteriormente 
ordenados em uma só sequência lógica, em uma só imagem fílmica, 
dando ao espectador a ilusão de um objeto com movimento próprio. 
Cada fotograma da imagem fílmica é feito de uma cena fotografada 
–, o que exige muito tempo e dedicação. Nesse tipo de animação, o 
protagonista é o boneco, um objeto ilusoriamente animado, que 
contará a estória com seus pequenos movimentos. Entre o trabalho 
desenvolvido pelo animador (que dá vida ao boneco) e os 
movimentos percebidos pelo espectador (Maselli, 2018), cria-se um 
jogo com o tempo e com a sequência de fotogramas. O animador 
manipula não só o boneco, mas também as luzes, a cenografia, etc.; 
ele planeja e experimenta cada pequeno movimento dos bonecos e 
cada detalhe do cenário. Os objetos fotografados podem ser 
produzidos de diversas formas, com desenhos, massa de modelar 
(plasticina), algodão, vidro, espuma, argila etc.   

A técnica do stop-motion pode alcançar um nível de 
sofisticação e refinamento bastante sofisticado. No caso desta 
intervenção, foi feito um trabalho amador, manual, utilizando 
técnicas de substituição para manipular os personagens e cenários, 
não só pela simplicidade tecnológica, mas também para ilustrar as 
ideias filosóficas trabalhadas na dissertação. Por isso, utilizou-se 
apenas os smartphones e um aplicativo de edição, que pode ser 
facilmente encontrado nas lojas virtuais (alguns desses aplicativos 
são gratuitos). Para fotografar os quadros, passo-a-passa, a câmera 
foi fixada de maneira a enquadrar todo o cenário; dessa forma, cada 

 
69 O nome “animação” vem do latim, do substantivo anima, “alma”, ou do verbo 
animare, “dar vida a”. Anima é o sopro que dá vida a algo.  



 
 

122 
 

cena – sequência de fotogramas que compõem a imagem fílmica – 
foi gravada a partir de um só ponto de vista.  

Filosoficamente, a escolha do stop-motion é ilustrativa, pois, 
esta técnica reflete, em sua própria estrutura, os conceitos de 
fragmentação (Flusser) e configuração (Ricoeur). Esse modo 
particular de animação constrói os movimentos a partir da 
fragmentação das ações. Assim, para criarmos uma estória, com 
esta técnica de animação, é necessário fragmentá-la em várias 
partes e posteriormente organizá-la em uma sequência lógica e 
coerente que faça sentido. O stop-motion é uma dança lenta entre 
o estático e o movimento, em que cada fotograma, congelado no 
tempo, aguarda o próximo, para ganhar vida. Cada quadro 
capturado representa um instante, um momento que deixou de ser 
presente, mas que, ao ser unido a outros, forma uma sequência viva. 
É a arte de capturar o invisível e de tecer a continuidade, a partir do 
que, à primeira vista, parece desconexo. Como uma memória 
revisitada quadro a quadro, o passado se une ao presente e ao 
futuro, em um fluxo contínuo. Cada fotograma é um sopro de vida 
suspenso, uma pausa que antecipa o que virá; ao final de cada ciclo, 
o movimento finalmente emerge, fluido e pleno, reconciliando 
passado e presente no ato contínuo de uma narrativa que dá 
sentido ao que já passou e ao que ainda não passou. Na tela, o 
silêncio dos fotogramas torna-se o pulso da criação. Aquilo que era 
fragmento, ao ser costurado com outros fragmentos, transforma-se 
em uma sequência viva. 

A relação entre os conceitos trabalhados teoricamente e a 
prática do stop-motion consiste primeiramente na realização da 
fragmentação da experiência em Flusser. Ao criar um stop-motion, 
os estudantes pensam em como representar eventos e ações em 
fragmentos visuais, que posteriormente são organizados em uma 
sequência coerente (já tendo em consideração a problemática 
envolvendo a recepção do interlocutor, que é trabalhada nas aulas 
anteriores à fabricação dos curtas). Cada fotograma da imagem 
fílmica é análogo ao pixel de uma imagem fixa. Ambos, fotograma e 
pixel, individualizados, separados do que lhes complementa, não 



 
 

123 
 

possuem sentido. Só o ganham, quando reunidos num todo 
coerente, possibilitam a compreensão de uma narrativa significativa. 
Assim, se faz crucial também o recurso às ideias de Ricoeur, pois, é 
por meio da estória que os estudantes desenvolveram a partir dos 
storyboards que a animação é organizada, transformando 
momentos temporais isolados em uma sequência, que gerará uma 
intriga e, consequentemente, um sentido unificado.  

A relação entre tempo e narrativa é exemplificada pelo 
movimento das imagens no stop-motion, ao discutirmos como o 
processo de dar vida a imagens estáticas é análogo ao modo como 
construímos a unidade de nossa experiência temporal por meio de 
nossas estórias. Atentos à questão da narrativa, os estudantes 
refletem acerca de como o ato de narrar por meio das imagens 
estáticas (mimese II de Ricoeur) dá sentido ao tempo vivido (mimese 
I) e como, ao assistir à imagem fílmica final (mimese III), constroem 
uma compreensão do tempo humano. A produção do stop-motion 
pode ser analisada por meio desses momentos miméticos de 
Ricoeur: o planejamento da estória corresponderia à mimese I, à pré-
figuração da ação, quando os estudantes irão pensar, a partir de 
suas próprias vivências passadas, no que querem contar e nas 
ações que representarão na animação; a construção da narrativa, 
quando os fotogramas são postas em uma sequência lógica, e a 
estória começa a se formar, corresponderia à a mimese II; e a mimese 
III teria sua correspondência no ato de assistir à animação final, 
quando os estudantes e seus espectadores refletem sobre a 
narrativa criada, fechando o ciclo hermenêutico proposto por 
Ricoeur, ainda que a produção seja de poucos segundos. Vale 
ressaltar o fato de que a análise da narrativa feita por Ricoeur se 
limita a textos, e a proposta aqui realizada estende-se, indo ao 
encontro das imagens fílmicas. 

O stop-motion pode ser considerado um exemplo prático de 
como a mediação técnica interfere na nossa percepção e 
organização do mundo, tal qual descrito por Flusser, pois a criação 
de uma animação por meio dessa técnica é um excelente ponto de 
partida para se debater a maneira como os aparelhos técnicos nos 



 
 

124 
 

transformam em seus funcionários. Os estudantes manipulam a 
técnica (as câmeras fotográficas de seus smartphones), mas estão 
limitados pelas suas exigências, por exemplo, cada segundo de 
movimento exige 24 (vinte e quatro) quadros – em nosso caso 
amador, 12 (doze) quadros.  

A produção do stop-motion mostra que é possível subverter as 
tecnologias, em princípio programadas para desintegrar a 
experiência, de maneira a contar nossas próprias estórias de 
maneira integrada. Estabelecemos, assim, uma conexão entre a 
teoria e a prática, ao utilizar o stop motion como uma ferramenta 
para compreender e aplicar os conceitos de Flusser e Ricoeur 
acerca da cultura da imagem e da narrativa. Por meio da livre 
criação de narrativas visuais, os estudantes têm a oportunidade de 
explorar a comunicação visual e a experiência estética, levantando 
questionamentos sobre a relação entre criador e receptor e o papel 
das imagens técnicas em nossa sociedade contemporânea. 

Os estudantes fazem uso das caixas pretas, isto é, dos 
aparelhos, bem como das imagens técnicas, para trilhar um 
caminho para o esclarecimento. Para isso, é necessário que os 
estudantes se apropriem dos conhecimentos adquiridos ao longo 
da oficina de pensamento filosófico e da oficina de ação, que, por 
sua vez, tem como objetivo a autorreflexão, o exame da sociedade 
contemporânea e o filosofar. O intuito é que, ao longo desses meses 
de trabalho teórico e prático, os estudantes possam refletir, analisar 
e problematizar as ideias e conceitos propostos.  

 
DA INTERVENÇÃO EM SALA DE AULA 
 

A intervenção, que aqui será apresentada como uma 
sequência didática, ocorreu na Escola Estadual Elizângela Glória 
Cardoso, localizada em Palmas – Tocantins, uma escola 
razoavelmente nova, entregue em 2018. A escola é diferente da 
grande maioria das escolas estaduais encontradas na cidade, pois 
funciona em regime integral, possui uma estrutura física excepcional 
e faz parte do Programa Jovem em Ação, implementado pela 



 
 

125 
 

Secretaria de Educação de Palmas, em 2018, baseado no Programa 
Escola da Escolha desenvolvido pelo Estado de Pernambuco. Esse 
modelo faz parte do Programa de Fomento à Implementação de 
Escolas de Ensino Médio em Tempo Integral, que promove uma 
grande mudança curricular e estrutural nas unidades educacionais. 

 
O modelo da escola tem sua concepção ancorada no 
compromisso que ultrapassa a ideia de educação 
prioritariamente focada na dimensão cognitiva, e considera 
o ser humano nas suas dimensões corporal, cultural, afetiva 
e espiritual, localizando-os em diversos contextos da vida 
pessoal, social e produtiva. (SEDUC, Cadernos, 2019, p. 13). 

 
Inicialmente, a intervenção seria realizada com as turmas da 

formação geral básica Filosofia, porém, devido à exclusão da 
Filosofia nas terceiras séries, resolvemos realizar a intervenção 
segundo as diretivas do módulo 1 da Trilha de Aprofundamento, 
“Uma ideia na cabeça, uma câmera na mão”, constituída por 
estudantes da 2ª e 3ª série, tendo ao todo 35 (trinta e cinco) 
estudantes matriculados. Conforme a ementa da Trilha selecionada, 
esta está voltada para o desenvolvimento das competências e 
habilidades ligadas à tecnologia da comunicação e informação, 
prevendo objetivos tais como a superação das dificuldades da 
oralidade e escrita. Também é uma tentativa de valorizar “[...] as 
iniciativas para o desenvolvimento de trabalhos criativos 
cinematográficos de cunho educativos para o bom convívio social 
[...]” (SEDUC, 2022, p. 2). 

O módulo 1 – fundamentos epistemológicos da arte fotográfica 
e cinema ficou modulado para a Filosofia –, possuindo carga horária 
mensal de 160h; logo, convertidas em hora/aula de 50 minutos, tem-
se quatro aulas por semana. O módulo “abrange” – na teoria, pois na 
prática não vemos a realização destes – os quatro eixos 
estruturantes da BNCC, que por sua vez devem, na teoria, ser 
desenvolvidos por meio das doze habilidades gerais e das sete 
habilidades específicas da área de ciências humanas. Entre os 
objetos da matriz, alguns fogem da área de formação do professor, 
por exemplo, em nosso módulo, encontram-se os seguintes tópicos: 
“história da fotografia”, “evangelhos fotográficos”, “o aparelho 



 
 

126 
 

fotográfico”, etc. Para além disso, a matriz pressupõe que a escola 
possua uma máquina fotográfica (mas, mesmo em caso positivo, 
saberia o professor manipulá-la?). É claro que, felizmente, entre 
outros tópicos, estão aqueles pelo quais destacamos como 
interessantes (possíveis) de serem trabalhados, tais como “O mundo-
imagem”, “filosofia da caixa preta de Flusser”, “a necessidade de uma 
filosofia da fotografia”, “o papel do corpo”, “o poder da manipulação”, 
entre outros.  

É necessário fazer um adendo: esta proposta não possui 
quaisquer intenções de afirmar que a inserção dos Itinerários 
Formativos são algo que contribua para a estrutura curricular, pelo 
contrário, é importante frisar que após dois anos de sua 
implementação é possível aferir claramente que as mudanças no 
processo de ensino e aprendizagem revelam o empobrecimento da 
formação humana no Ensino Médio, sobretudo no que tange às 
Ciências Humanas, que tiveram a carga horária reduzida e estão 
sendo trabalhadas de maneira ligeira e superficial, sem promover no 
estudante a tomada de consciência de si e do mundo. Ao longo 
destes dois anos de implantação, com base nas experiências vividas 
enquanto professora, ouvindo a voz dos estudantes, vendo os 
resultados anuais dos níveis de aprendizagem,  podemos afirmar 
que: as Trilhas de Aprofundamento nada aprofundam, senão as 
contradições, já que mascaram uma realidade perversa com uma 
fachada de oportunidade de escolha para os estudantes, mas que 
na prática se revela como pré-condicionamento para atender às 
demandas do mercado por formação de mão de obra barata e 
docilizada. Nesse sentido, cabe esclarecer que o desenvolvimento 
desta intervenção no horário das Trilhas teve como objetivo incluir 
as 3ªs séries que ficaram sem o componente curricular de Filosofia, 
desde a implantação do Novo Ensino Médio.  

Optou-se por desenvolver uma intervenção de caráter 
qualitativo, uma vez que os resultados foram avaliados por meio da 
participação em sala de aula. Buscou-se de forma respeitosa, 
instigar, debater, produzir e, especialmente, convidar os estudantes 
à reflexão filosófica, demonstrando que por meio desta, podemos 



 
 

127 
 

compreender determinados fatores. Desenvolvemos uma sequência 
didática que compreende a atividade prática de produção do stop-
motion. A sequência possui dois momentos: a oficina de pensamento 
filosófico e a oficina de ação. A oficina de pensamento filosófico foi 
dedicada às aulas teóricas, isto é, à leitura de trechos de algumas 
obras de Flusser e Ricoeur. Nesta oficina, os estudantes foram 
convidados a refletir sobre a problemática acerca das imagens 
técnicas e da tecnologia digital na sociedade contemporânea e 
sobre a proposta narrativa de Paul Ricoeur. No segundo momento, a 
oficina da ação foi dedicada ao desenvolvimento de atividades 
práticas, entre elas, o stop-motion. Os dois momentos não são 
sequenciais, são organizados conforme a demanda de cada 
conceito filosófico, ou em alguns casos, de forma simultânea.  

Para o desenvolvimento do stop-motion foram necessárias 
algumas etapas. i) A etapa do roteiro, que segundo Shaw (2012, p. 35) 
é o espaço dedicado a pensar os primeiros esboços que darão a 
aparência do curta, isto é, tipo de estória, personagens, sons, etc. ii) 
A etapa do storyboard (quadro ou esboço esquematicamente 
desenhados das cenas da estória).  É com o storyboard que o roteiro 
se transforma em cenas a partir do planejamento visual, que por sua 
vez, tem como objetivo facilitar a filmagem dos quadros, visto que é 
uma pré-montagem da sequência das cenas. Assim, fica mais fácil 
definir as descrições das ações, enquadramento etc. iii) A etapa da 
gravação fílmica. Nesta etapa são desenvolvidas as cenas, os 
cenários, tudo que for necessário para a composição das cenas, 
para que possam ser fotografadas e posteriormente sintetizadas, 
sequenciadas e editadas em imagem fílmica, a fim de divulgação e 
compartilhamento. Usamos o aplicativo Stop Motion Studio para 
transformar os fotogramas sequenciados em imagem fílmica, uma 
vez que, no momento da intervenção, a escola não dispõe de 
softwares específicos nos computadores e, mesmo que os tivesse, 
nem todos os estudantes saberiam manipulá-los. 
 A proposta foi pensada e organizada para ocorrer ao longo do 
terceiro bimestre de 2023, tendo em vista a carga horária semanal 
do módulo 1 da Trilha selecionada, a saber, quatro aulas semanais, 



 
 

128 
 

totalizando assim, 32 (trinta e duas) aulas, possuindo cada uma 
delas, 50 (cinquenta) minutos. Abaixo encontra-se o cronograma das 
aulas da sequência didática conforme idealizamos para esta 
intervenção.   
 

 CRONOGRAMA DA INTERVENÇÃO/SEQUÊNCIA DIDÁTICA EM SALA DE AULA 

 CONTEÚDO  AULAS/METODOLOGIA/ATIVIDADES 
Aula 1 Apresentação do 

projeto para os 
estudantes.  

Explicação, passo a passo, do projeto que será desenvolvido ao 
longo do bimestre, bem como objetos de conhecimento que serão 
trabalhados. Demonstração breve de como funciona o stop-
motion a partir do vídeo dos bastidores (making-off) do filme 
“Coraline”, disponível no youtube.  
 

Aula 2  Convite à Filosofia: 
Problematização das 
questões envolvendo 
a questão da inserção 
da tecnologia na 
sociedade 
contemporânea.  

Os estudantes serão instigados a refletir até que ponto eles sabem 
como funcionam as tecnologias, o quanto estão dela dependentes, 
por que estão interessados em se expor nas redes sociais e quais 
os impactos que estas podem causar no modo como agem e 
pensam. Será uma aula aberta, da qual espera-se participação 
ativa dos estudantes. A intenção é problematizar a evidência dos 
nossos comportamentos na sociedade digital.  

Aula 3 Introdução às ideias 
de Flusser: as 
imagens tradicionais. 

No quadro os estudantes irão ler a pergunta: O que é uma 
imagem? Mediada pela professora, os estudantes irão construir 
ideias individuais, até chegarmos a ideia de representação de 
algo. Em seguida, leremos o conceito de imagem técnica de Flusser 
direto da obra (Flusser, 1985, p. 7-8) (que será disponibilizada 
impressa e em PDF em sala, podendo ser também projetada). O 
objetivo da aula é dar início à linha de raciocínio traçada pelo 
filósofo, que neste primeiro momento, tratará das três eras da 
cultura.  

Aula 4 Textolatria. Dando sequência às eras culturais segundo Flusser, retomaremos 
nossas discussões a fim de chegar no segundo momento: a 
textolatria, isto é, a crença cega nos textos. Faremos a leitura do 
excerto da obra que conceitua o tópico (Flusser, 1985, p. 8-9). 
Conversaremos sobre a crítica à centralidade do texto, 
argumentando que essa centralidade limita a imaginação e as 
formas de apreender a realidade, pois coloca o texto como a única 
forma válida de conhecer o mundo. Desse modo, será discutido 
com os estudantes as maneiras pelas quais o texto escrito molda 
a maneira como aprendemos e como nos relacionamos com a 
informação (ex. livros didáticos, internet, redes sociais).  

Aula 5 Atividade: 
Desconstruindo a 
Textolatria 

➔ A turma será dividida em grupos pequenos, de 4 a 5 estudantes. 
➔ Cada grupo criará uma representação criativa imagética do 

conceito de “textolatria”, mas sem usar palavras escritas (texto). 
Eles poderão utilizar recursos como: desenho, colagem, pintura, 
fotografia, etc.  

➔ Durante o processo, será mediada a reflexão sobre como essa 
forma de expressão é diferente de usar apenas o texto e como 
a centralidade do texto pode ser desafiada ou complementada 
por outras formas de comunicação. 

Aula 6 Atividade: 
Desconstruindo a 
Textolatria 

➔ Cada grupo apresentará sua criação para o restante da turma. 
Eles deverão explicar: como a sua criação expressa o conceito 
de “textolatria” sem o uso de texto; como a ausência de palavras 
escritas mudou a maneira como eles comunicaram as ideias. 

Por fim, discutiremos sobre como foi o processo de comunicação 
sem o texto e se sentiram falta de usar palavras para explicar as 
ideias.  



 
 

129 
 

Aula 7 As imagens técnicas. Faremos a leitura de alguns trechos da obra de Flusser (1985, p. 10-
12) na tentativa de inserir os estudantes no contexto social e 
histórico que trouxe as diversas mudanças na sociedade atual. Os 
estudantes serão levados a refletir sobre o fato de que as imagens 
técnicas possuem um duplo poder: o de emancipar e o de alienar 
– a diferença residirá na postura daquele que a usa.  
 
ATIVIDADE: Abriremos um debate para que possamos socializar as 
ideias de cada um. Alguns tópicos serão colocados em discussão 
a partir da mediação da professora. Por exemplo, o caráter de 
influência que a imagem técnica tem sobre o nosso entendimento 
do mundo, como essa influência também atinge a construção da 
nossa identidade, e de como elas podem fragmentar a nossa 
experiência.  

Aula 8  
Atividade:  
“Como representar um 
pensamento por meio 
de uma imagem 
técnica?”.  

Como forma de ilustrar o que foi debatido na aula anterior, 
faremos uma atividade com os estudantes, em que tentaremos 
demonstrar de forma simples a complexidade das interpretações 
que fazemos de determinada imagem. A atividade consiste em: 
➔ Dividir a turma em grupos; 
➔ Cada grupo deverá elaborar uma frase que representa algo no 

mundo; 
➔ A partir da frase criada, os grupos terão vinte minutos para 

tentar representar a ideia em uma imagem técnica, usando seus 
smartphones. Os colegas de grupo estarão livres para usar os 
espaços das escolas, sendo o tempo cronometrado; 

➔ As fotos de cada grupo serão enviadas via whatsapp para a 
professora, que projetará no quadro por meio do datashow;  

➔ A partir disso, a cada foto de um grupo, os estudantes dos 
outros grupos serão desafiados a descobrir a ideia que 
tentaram representar, socializando em sala de aula para todos; 

➔ Ao fim, o grupo responsável pela foto fará uma breve explicação 
da ideia que tentou representar.  

Ao final, os estudantes serão desafiados a fazer a relação do 
conteúdo com a atividade desenvolvida, que por sua vez, 
encontra-se em várias possibilidades, como por exemplo, embora 
às vezes tenhamos determinada intenção sobre uma fotografia, 
esta intenção pode não ser compreendida da mesma maneira pelo 
espectador, que poderá reinterpretar a imagem.  

Aula 9 A questão da 
temporalidade em 
Santo Agostinho e 
Ricoeur.   

No quadro, será escrito o argumento de Agostinho acerca do 
tempo. Depois, comentaremos brevemente a ideia de que o tempo 
é algo que experimentamos, mas que é difícil de explicar, sendo 
“intuitivo” e “escorregadio”. Chamaremos os estudantes a definirem 
o tempo, mediado pelas perguntas “O que é o presente?” “E o 
passado?”, “O futuro existe?”. Lançaremos uma charada filosófica: 
“Quando começa o futuro e termina o passado? Qual o tamanho 
do presente?”. Após as indagações e provocações, faremos uma 
atividade.  
 
ATIVIDADE (20 minutos) 
Usando a câmera do smartphone, os estudantes devem capturar 
um evento simples (como uma folha caindo ou um movimento lento 
de alguém caminhando). Após gravar o vídeo, será solicitado que 
editem o vídeo em slow-motion (movimento lento) ou, em vídeo 
acelerado. O objetivo da atividade é explorar como o tempo pode 
ser distorcido na percepção visual. Questionaremos sobre como a 
percepção do tempo muda ao ver uma ação comum de forma 
acelerada ou desacelerada. O que isso diz sobre a subjetividade 
do tempo? Por fim, explicaremos que, assim como na atividade, 



 
 

130 
 

para Agostinho o tempo é uma “distensão” da alma, através da 
qual o passado, presente e futuro são sentidos simultaneamente 
dentro de nós. Desta forma, o tempo se torna uma experiência 
subjetiva. Conectaremos essa reflexão à tecnologia usada na aula: 
a câmera (ou o cronômetro) pode captar o tempo objetivamente, 
mas em nossa percepção, varia. 
Nesta aula, nosso objetivo será fazer com que os estudantes 
reflitam sobre a natureza do tempo e sua relação com a percepção 
humana, a fim de compreender também como farão para 
demonstrar a temporalidade no stop-motion.  

Aula 10 A importância da 
narratividade para 
Paul Ricoeur. 

Supondo que os estudantes já entendem melhor o contexto social 
e histórico que trouxe as diversas mudanças na sociedade atual, e 
como isso afetou e afeta a nossa forma de pensar, agir, narrar, 
explicar, contar, expressar o mundo, trataremos de alguns 
conceitos de Ricoeur acerca da narrativa, para que possamos 
trabalhar a nossa perspectiva sobre si e sobre o mundo; desse 
modo, nosso objetivo é proporcionar uma aula mais conceitual 
(aula expositiva) acerca de Paul Ricoeur.  

Aula 11 A importância da 
narratividade para 
Paul Ricoeur. 

Em sala, será colocado um vídeo curto que conta a história de 
Édipo Rei70, que mistura narração e desenho. A partir dos 
conceitos da Poética de Aristóteles, iremos provocá-los com 
algumas ideias textuais: o que torna um texto, livro, filme, série, um 
roteiro bom? Ou, de que forma podemos atrair o interesse do 
leitor? Essas perguntas já serão encaminhamentos prévios para as 
estórias que eles criarão para os seus stop-motions.  

Aula 12  
Identidade Individual 
e Coletiva 

Dialogaremos acerca de como a identidade individual muitas 
vezes pode ser moldada pela aparência e pela busca pela 
autenticidade, e claro, de como isso também é um processo 
dificultado pela vida mediatizada por meios dos aplicativos.  
 
ATIVIDADE: Os estudantes serão desafiados a escolher uma foto 
deles em alguma rede social e fazer uma análise escrita no 
caderno, refletindo: que situações ocorriam ali, o que estavam 
pensando, o que acham da roupa que estavam vestindo, da 
legenda que foi colocada, da música de fundo, do enquadramento, 
e se essa foto de fato representa sua aparência no offline. Depois, 
aqueles que se sentirem confortáveis poderão falar aos demais 
colegas sobre suas reflexões.  
O intuito nesta aula é refletir até que ponto as identidades que 
criamos são autênticas ou simplesmente construções baseadas 
em aparências. 
 

Aula 13 
e 14 

Apresentação da 
técnica de animação 
conhecida como 
Stop-Motion;  
 

Nesta aula, os estudantes assistirão um curta-metragem autoral 
animado em stop-motion (2021)71, que também faz parte de uma 
aula de introdução à animação de – ao nosso ver – um dos maiores 
animadores em stop-motion do Brasil, Pedro Iuá, responsável por 
diversos projetos e vencedor de vários prêmios. Neste vídeo aula, 

 
70 Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=Q0fXlTvlbdM&ab_channel=CanalHistoryBrasil. Acesso 
em 12 jul. 2023. 
71 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=BVhMcTFOGKw&t=2s. Acesso em: 04 
jun. 2024.  



 
 

131 
 

os estudantes conhecerão um pouco da história do stop-motion, 
como funciona a técnica, como pensar um personagem, como 
conseguir dar uma perspectiva de profundidade nos vídeos, bem 
como o enquadramento. O vídeo é um pouco mais longo, e 
sabendo da dificuldade de foco dos estudantes, assim como o 
tempo limite de aula, passaremos somente metade do vídeo.   

Aula 15 Esboço do roteiro do 
curta de cada grupo; 

No início da aula será projetado no datashow dois curta-
metragens premiados de Pedro Iuá, intitulados: “Meu pedacinho de 
Chão” e “Contrafilé”72, feitos em stop-motion, para que os 
estudantes possam conhecer a técnica, tomar notas sobre 
direção, enquadramento, roteiro, etc. Após, a professora fará uma 
breve explicação de uma das formas de fazer um stop-motion, que 
é o desenho 2D, demonstrado no quadro branco em tempo real, a 
partir das técnicas de ilustração das formas do boneco 
articulado73 e como podemos fragmentar uma ação em várias 
partes (frames).  
No segundo momento da aula, os estudantes se dividirão em 
grupos para desenvolvimento das ideias para os seus curtas em 
stop-motion. 

Aula 16 Oficina de desenho: 
como criar um 
personagem?  

ATIVIDADE: Será entregue aos estudantes uma folha A4 em branco 
para cada estudante. Será solicitado que esta seja usada na 
posição horizontal, dividida ao meio. O primeiro lado é usado para 
esboçar um personagem simples, a partir do boneco articulado, e 
com o apoio da professora. Após finalizar, será solicitado que, no 
outro lado da folha, eles repitam o mesmo processo, porém, 
tentando dar ao boneco as características próprias de um 
personagem. Essa técnica é muito utilizada nos cursos de 
ilustração, pois instiga a identificar, definir traços pessoais, 
adaptar determinada característica ao desenho. A proposta é 
fazer uma aula mais dinâmica, descontraída, na qual os 
estudantes possam se aproximar da arte da ilustração.   

Aula 17 Oficina de desenho: 
como criar um 
personagem?  

ATIVIDADE: Será entregue aos estudantes um breve texto, que 
contém a descrição de um personagem, um breve contexto no qual 
este se insere e a sinopse de uma estória, desenvolvida pela 
professora. O desafio será o de criar uma representação para este 
personagem. O objetivo é apenas trabalhar com o 
desenvolvimento da criatividade de cada um.  

Aula 18 
e 19 

Elaboração prévia do 
roteiro da estória. 

Será entregue aos estudantes, no início da aula, um questionário 
(disponível nos anexos da dissertação), contendo algumas 
perguntas que os ajudarão a pensar todo o desenvolvimento dos 
curtas. Para a elaboração dos roteiros, os estudantes poderão 
criar estórias que dizem respeito a algum tópico que foi discutido 
em sala de aula ou de sua preferência.  
Será solicitado aos estudantes, que pelo menos um componente 
do grupo faça download do aplicativo “Stop Motion Studio” para 
ser utilizado posteriormente.  

 
72 “Meu Pedacinho de Chão”: https://www.youtube.com/watch?v=UY7fQ7HU--8. “Contra-
filé”: https://www.youtube.com/watch?v=vduA_6iA7wQ&t=346s. Acesso em 14 jul. 2024.  

73 Boneco articulado é um boneco de madeira em 3D que possui uma subdivisão 
geométrica do corpo humano, o que facilita desenhar a forma básica de uma posição 
desejada.  



 
 

132 
 

Aula 20 Atividade de 
desenvolvimento 
criativo  

Nesta aula, faremos uma atividade de desenvolvimento criativo, 
que parte das técnicas dos cursos de ilustração. O intuito é aflorar 
nos estudantes o pensamento criativo e autoral. Será solicitado 
que cada estudante diga o nome do primeiro objeto que lhe vier à 
mente, a professora irá anotando no quadro, até que todos 
tenham participado. Depois, as palavras serão sublinhadas 
formando pares de objetos. Disponibilizaremos aos estudantes 
uma folha A4 em branco e nesse momento será explicado que eles 
terão que desenhar cada um dos pares, unindo em um só desenho 
os dois objetos. Usaremos também uma caixa de som para colocar 
uma música ambiente, apenas para ambientar melhor a atividade. 

Aula 21 Oficina: Aprendendo 
a utilizar o aplicativo 
“Stop Motion Studio”.  

Com a mediação da professora, o aplicativo será projetado no 
quadro, para que os estudantes aprendam a mexer nas 
ferramentas do aplicativo, fotografar, enquadrar, adicionar 
legenda, sons, músicas, sequenciar as imagens e, por fim, 
transformar os fotogramas em filme. Faremos também o 
levantamento dos materiais que serão necessários para gravar os 
curtas nas próximas aulas, caso algum grupo queira desenvolver o 
stop-motion com massinha de modelar, por exemplo, pois, todo o 
processo será feito em sala de aula.  

Aula 22 Testes no aplicativo 
Stop Motion Studio 

Para tentar trabalhar com a percepção de profundidade nos 
testes, será distribuído uma folha A4 em branco, no qual farão um 
triorama74 com a mediação da professora. Após construídos, os 
grupos se dividirão para testar o funcionamento do aplicativo 
usando materiais simples como canetas, borracha, etc.  

Aula 23 
e 24 

Revisão dos roteiros e 
desenvolvimento dos 
Storyboards.  

Retomaremos os roteiros para desenvolvimento dos storyboards, 
que os ajudarão a definir as cenas principais dos stop-motion que 
irão desenvolver. A professora fará a leitura do roteiro de cada 
grupo, pontuando algumas alterações se necessário, bem como 
acompanhará o desenvolvimento dos storyboards.  

Aula 25 
a 30 

Desenvolvimento do 
curta metragem.  

Aulas destinadas às gravações e criação dos sets. A professora 
apenas acompanhará o desenvolvimento. O stop-motion será 
inteiramente feito pelos estudantes.  

Aula 31 Socialização dos 
stop-motions. 

Nas duas últimas aulas do projeto, faremos a socialização dos 
stop-motions. Cada curta será exibido na televisão (da escola) em 
sala de aula, ao final de cada um, o grupo responsável terá dez 
minutos (até 15 minutos se necessário) para explicar a ideia inicial, 
o processo de criação, responder às dúvidas dos colegas e o que 
mais pensam ser relevante.  

Aula 32 Socialização dos 
stop-motions./ 
Encerramento do 
projeto: Reflexões e 
agradecimentos   

Ao fim das apresentações, encerraremos o projeto com uma roda 
de conversa acerca de todo o processo filosófico e artístico que 
percorremos para refletir a problemática da inserção da 
tecnologia na sociedade atual, bem como delinear tal como 
fizemos nos capítulos anteriores a proximidade simbólica entre os 
conceitos trabalhos e o desenvolvimento dos stop-motions. Por fim, 

 
74 Um triorama é uma estrutura tridimensional usada para criar cenários em miniatura, 
comumente em atividades artísticas ou didáticas. Pode ser construído a partir de 
dobraduras em papel (qualquer tipo que seja maleável), que ao fim do processo, ganha 
uma base triangular/piramidal, onde cada face funciona como uma superfície para 
adicionar ilustrações, recortes ou objetos, compondo um cenário com perspectiva e 
profundidade. A parte aberta permite que se visualize o interior da estrutura como se 
fosse uma pequena janela para um ambiente. 



 
 

133 
 

faremos uma escuta dos estudantes acerca das experiências que 
tiveram durante o projeto. 

 
DOS DESAFIOS, CONQUISTAS DO PROJETO E RESULTADOS 
OBTIDOS 
 
 Durante as aulas teóricas, os estudantes encontraram 
dificuldades na interpretação dos trechos lidos em sala de aula e na 
compreensão da relação entre as reflexões de Flusser e as questões 
contemporâneas. No entanto, foi adotada uma abordagem 
socrática75 a fim de promover um ambiente de escuta e debate entre 
os colegas sobre os temas abordados. Essa interação, combinada 
com o desenvolvimento de atividades práticas, facilitou o 
entendimento dos conceitos teóricos propostos. A atividade de 
representação imagética do pensamento revelou-se 
particularmente frutífera: o fato de levar a aula para além dos limites 
da sala de aula contribuiu para que os estudantes se sentissem mais 
à vontade, criando um espaço propício para a expressão criativa e 
reflexão crítica. Isso nos fez perceber que, de fato, atividades mais 
práticas e interativas contribuem não só para o entendimento, mas 
também para o convite à Filosofia, trazendo a sensação de 
pertencimento. Dessa forma, após as primeiras aulas, realizamos 
uma análise para ajustar a abordagem dos conceitos filosóficos de 
maneira mais eficaz. Observamos que as aulas que incentivavam a 
discussão das ideias, antes de relacioná-las aos conceitos 
filosóficos, se mostraram mais atrativas e eficazes para os 
estudantes, em comparação com o formato expositivo.  
 Com a metodologia ajustada, as aulas que introduziram os 
conceitos de Ricoeur se desenvolveram de maneira mais fluida. 
Contudo, nos deparamos com um aspecto curioso: embora os 

 
75 Nos referimos a uma abordagem pedagógica inspirada na técnica de diálogo e 
questionamento de Sócrates. Essa abordagem visa estimular o pensamento 
crítico e a reflexão profunda por meio de perguntas que desafiam os estudantes 
a examinar suas próprias crenças e a buscar a verdade. Em nosso caso, buscamos 
fazer com que a partir do questionamento, os estudantes buscassem as respostas 
a partir daquilo que já sabem e do que está sendo colocado em debate.  



 
 

134 
 

conceitos de passado, presente e futuro parecessem inicialmente 
familiares, os estudantes se depararam com uma dificuldade 
inesperada ao tentar construir narrativas coerentes em seus 
roteiros, isto é, em articular uma sequência temporal que conduzisse 
a história do início ao fim de maneira estruturada. Diante disso, 
convidamos uma das professoras de Língua Portuguesa da escola, 
também conhecedora das teorias de Ricoeur, para ministrar uma 
aula complementar focada em auxiliar na elaboração dos roteiros. 
Essa interdisciplinaridade nos levou a pensar em uma possível 
reestruturação do projeto para uma próxima turma, com a 
participação de professores de diferentes áreas, como por exemplo, 
ao explorar a história do stop-motion e o conceito de persistência 
retiniana, experimentos ópticos conduzidos com o professor de 
Física poderiam agregar mais o entendimento dos fundamentos 
científicos e criativos dessa técnica. 

 Como esperado, as aulas nas quais ocorreu o 
desenvolvimento do stop-motion, a saber, as de oficina de criação 
de personagem, os testes do aplicativo e a realização em si do stop-
motion, foram as que os estudantes mais interagiram. Nossa ideia 
inicial era que eles conseguissem transpor algum conceito de 
Flusser ou de Ricoeur para as pequenas animações fílmicas, porém, 
a elaboração seria mais laboriosa e a realização utilizaria mais 
tempo do que prevíamos. Decidimos deixar o tema livre, uma vez que 
as questões teóricas e conceituais nos pareciam ter sido 
apreendidas pelos estudantes, bem como respeitamos a 
empolgação que tiveram em criar outras estórias.  

É importante ressaltar que temos consciência de que 
implementar este projeto no espaço das aulas regulares da 
Formação Geral Básica de Filosofia seria inviável, devido ao tempo 
necessário para sua execução, o que comprometeria o ensino da 
História da Filosofia, conforme previsto no Documento Curricular do 
Tocantins, cujo tempo já é insuficiente. No entanto, refletimos que o 
projeto pode ser adaptado e utilizado conforme a necessidade 
temática, visto que grande parte dos tópicos inclui atividades 
práticas. Isso nos permite alcançar mais um dos objetivos propostos: 



 
 

135 
 

promover práticas pedagógicas que possibilitem a mediação de 
conceitos filosóficos frequentemente percebidos como abstratos 
pelos estudantes. Além disso, o projeto pode ser desenvolvido 
integralmente ou adaptado para o componente curricular de 
eletivas, que faz parte da estrutura obrigatória do Ensino Médio e 
possui duração de um semestre.  

Consideramos ainda que, para a realização das atividades de 
criação dos curtas em stop-motion, é interessante que o(a) 
professor(a) mediador(a) tenha conhecimento das técnicas básicas 
de ilustração e animação, além do domínio do aplicativo utilizado 
para a produção desta técnica. Nesse sentido, pensamos em 
posteriormente elaborar e publicar um manual prático, orientando 
passo a passo o professor(a) a replicar o projeto em suas turmas. 

Por fim, o desenvolvimento deste projeto foi um aprendizado 
significativo, tanto para os estudantes quanto para nós. A 
experiência nos permitiu conceber, aplicar, corrigir, refletir e ajustar 
uma proposta metodológica, o que reafirmou a importância de uma 
prática pedagógica aberta e adaptativa. Esse processo nos fez 
perceber, como educadores, a necessidade de buscar 
constantemente estratégias que promovam uma educação afetiva – 
parafraseando Paulo Freire –, uma educação em que os saberes se 
constroem pela participação ativa, convivência, colaboração e 
respeito mútuo. Isso implica valorizar práticas pedagógicas que 
estimulem o desenvolvimento individual dos estudantes e, 
sobretudo, reconhecer o que há de mais precioso em cada um: sua 
subjetividade e modo único de interagir com o conhecimento. 

Abrimos aqui um adendo pós-desenvolvimento textual, para 
destacar que no dia 13 de janeiro de 2025 foi sancionada pelo 
Congresso Nacional a Lei 15.100/2025 que tem por objetivo dispor “[...] 
sobre a utilização, por estudantes, de aparelhos eletrônicos 
portáteis pessoais, inclusive telefones celulares, nos 
estabelecimentos públicos e privados de ensino da Educação 
Básica, com o objetivo de salvaguardar a saúde mental, física e 
psíquica das crianças e adolescentes.” A Lei, em seu Art. 2°, proíbe o 
uso de aparelhos eletrônicos nas dependências da escola, 



 
 

136 
 

salvaguardado o uso pedagógico organizado e orientado pelo 
professor, para acessibilidade, inclusão e questões de saúde. A ideia 
é que seja trabalhado com os estudantes justamente aquilo que nos 
dispusemos a fazer em nossa dissertação: demonstrar as 
implicações presentes na sociedade devido à inserção das 
tecnologias digitais na sociedade; refletir como o tempo de 
exposição em tela pode comprometer o desenvolvimento dos 
estudantes enquanto sujeitos; reavaliar os modos de aprendizagem 
e, principalmente, de estar no mundo. Dessa forma, acreditamos que 
o trabalho aqui desenvolvido tem muito a contribuir para com os 
professores da rede básica de ensino, possibilitando-os a 
compreensão e espaço para refletir questões que por vezes são 
tidas como “conhecidas”, mas não “compreendidas” profundamente.  

Por fim, ser professor de Filosofia da Educação Básica é isto: 
propor uma filosofia crítica, viva, pensando não apenas no 
desenvolvimento de conteúdos, mas na forma como estes serão 
mediados para e pelos estudantes, frente a todos os desafios 
encontrados em cada realidade, escola e turma. É criar um espaço 
onde a dúvida se transforma em ferramenta de aprendizado; onde a 
curiosidade torna-se o correr de um rio heraclitiano, que nunca para 
de se mover, pois está continuamente fluindo. Cada aula se torna um 
convite à reflexão, um diálogo entre saberes que se entrelaçam e 
revelam novas perspectivas sobre o mundo e sobre nós mesmos. Por 
meio da reflexão e da ação, o professor instiga os estudantes a se 
tornarem não apenas pensadores críticos, mas também agentes de 
transformação, para que, ao final de cada jornada, quando olharem 
para trás, vejam não apenas o conhecimento adquirido, mas, 
também uma trilha marcada por questionamentos e descobertas 
que os acompanharão para além da sala de aula, em suas vidas e 
em suas escolhas.  
 

 

 

 



 
 

137 
 

REFERÊNCIAS 

 
___________. Pós-História de Vilém Flusser Gênese-Anatomia-
Desdobramentos. São Paulo: Annablume, 2012. 
 
___________. Filosofia da Caixa Preta: ensaios para uma futura filosofia 
da fotografia. Rio de Janeiro: Sinergia Relume Dumará, 2002.  
 
___________. O universo das imagens técnicas: elogio da 
superficialidade. São Paulo: Annablume, 2008.   
 
___________. Pós-História: Vinte Instantâneos e um modo de usar. São 
Paulo: Duas Cidades, 1983. 
 
MASELLI, V. The Evolution of Stop-motion Animation Technique 
Through 120 Years of Technological Innovations. International 
Journal of Literature and Arts, v. 6, n. 3, 2018. p. 54-62. Disponível em:  
https://www.researchgate.net/publication/330318221_The_Evolution_
of_Stop-
motion_Animation_Technique_Through_120_Years_of_Technological_I
nnovations. Acesso em: 04 fev. 2025. 
 
MEC. Base Nacional Comum Curricular: Educação é a Base. 
Disponível em: https://www.gov.br/mec/pt-br/escola-em-tempo-
integral/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal.pdf. Acesso em: 18 jun. 2024.  
 
FARHI NETO, L. Du quadridimensionnel à la dimension-zero: Flusser 
et l'existence. Pensando, Revista de Filosofia, Teresina, vol. 15, nº 35, 
2024, p. 130-138. 
 
RICOEUR, P. Tempo e narrativa. Campinas (SP): Papirus Editora, 1994. 
Tomo I. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/gal/a/9Lxgn7rzTw83k6Bpf8cXBYF/?lang=pt&f
ormat=pdf. Acesso em 10 jul. 2023.  
 
SEDUC/TO. Documento Curricular do Território do Tocantins – 
DCT/TO, etapa Ensino Médio: Caderno 1, Disposições Gerais. 
Resolução CEE nº 108 de 21 de junho de 2022. Disponível em: 
https://www.to.gov.br/seduc/documento-curricular-do-territorio-do-
tocantins-dct-to-etapa-ensino-medio/4hdqnsjj0uwt. Acesso em: 12 
jun. 2024. 
 



 
 

138 
 

Capítulo 7 
 
 

MÚSICA E OFICINAS PEDAGÓGICAS NO ENSINO 
DE FILOSOFIA EM UMA ESCOLA DA EDUCAÇÃO 

BÁSICA DA SEDUC – PIAUÍ 
 

Akyciel dos Santos Farias76 
José Soares das Chagas77 

 
“Sei que assim falando pensas 

Que esse desespero é moda em 76 
E eu quero é que esse canto torto feito faca 

Corte a carne de vocês 
E eu quero é que esse canto torto feito faca 

Corte a carne de vocês” (Belchior) 
 

A música, como uma forma de arte profundamente enraizada 
em diversas culturas, tem o poder de enriquecer o ensino de filosofia, 
tornando-o mais acessível e envolvente para os estudantes. Este 
texto explorará brevemente a história do significado da música para 
os filósofos ao longo dos tempos, destacando brevemente como 
figuras importantes como Pitágoras, Platão, Aristóteles, Nietzsche, 
dentre outros, refletiram sobre seu papel. Além disso, será 
apresentada a utilização pedagógica da música por meio de 
oficinas em uma escola da educação básica da SEDUC - Piauí, com 
um relato dessa experiência inovadora feita a partir da pesquisa do 
prof. Me. Akyciel farias desenvolvida no âmbito do mestrado 
profissional em Filosofia (núcleo UFT) sob orientação do prof. Dr José 
Soares. Todo o esforço da prática e da teoria envolvidas neste 
processo foi (e é!) para que o Ensino de Filosofia não seja apenas 
uma transmissibilidade de doutrinas e teorias para os adolescente 
e jovens, mas que seja uma experiência significativa com a filosofia e 

 
76 Mestre em Filosofia (PROF-FILO/UFT). Professor (SEDUC-PI). 
77 Doutor em Artes (IA/UNESP). Coordenador (PROF-FILO/UFT). 



 
 

139 
 

com a música e cause impacto como um “canto torto feito faca [e] 
corte a carne de vocês” assim como dizia Belchior. 

 
 

A MÚSICA NA HISTÓRIA DA FILOSOFIA 

 

A música tem sido objeto de reflexão filosófica desde a 
Antiguidade até os nossos dias. Na antiguidade, foi abordada por 
Pitágoras, Platão e Aristóteles, entre outros que perceberam nela 
possibilidades distintas e relações com o universo e sua harmonia.  

A Grécia Antiga, civilização marcante, teve na música um papel 
significativo em sua filosofia, considerando-a como uma forma de 
expressão artística e uma ferramenta para alcançar a harmonia e a 
ordem no universo. Vários filósofos gregos, como Platão e 
Aristóteles, escreveram sobre a música e suas implicações 
filosóficas (Carvalho, 2006). 

Nesse contexto, Pitágoras foi o filósofo responsável por 
desenvolver uma teoria da música baseada em proporções 
matemáticas, que buscava compreender a harmonia do universo. 
No mesmo contexto de filosofia e música, Platão considerava a 
música como uma forma de educação da alma, capaz de influenciar 
os sentimentos e comportamentos humanos. 

Platão, em seu diálogo nomeado República, discutiu a 
importância da música na educação dos cidadãos de uma cidade 
ideal. No pensamento desse filósofo encontra-se a ideia de que a 
música deve ser cuidadosamente selecionada e regulamentada, 
para que possa entrar em contato com a parte mais importante da 
alma, logistikós. É com a ajuda da música que se alcança a harmonia 
da alma com o corpo, e do indivíduo com a sociedade. Esse 
pensamento de Platão mostra como a música era relevante no 
pensamento grego da Antiguidade. 

Aristóteles foi outro filósofo de grande destaque na Grécia 
Antiga. Considerava a música como uma imitação da natureza, 
podendo evocar emoções e afetos em quem a ouve. Ele também 



 
 

140 
 

acreditava que a música podia ser usada para alcançar a catarse, 
um estado de purificação emocional e espiritual. Em sua obra 
intitulada Política, Aristóteles escreve que a música tinha a 
capacidade de fazer as emoções serem mais fortes e duradouras, 
podendo colaborar para a felicidade, de modo que ajudava a aliviar 
a tristeza, trazendo ânimo ao espírito (Carvalho, 2006). 

Pode-se entender que Platão compreendia a música como 
essencial para a educação da alma, enfatizando sua influência 
moral e ética. Em seu diálogo República, argumenta que a música 
deve ser cuidadosamente selecionada para promover a virtude 
(Platão, 2006; Ferreira, 2018). Por outro lado, Aristóteles, em Política, 
via a música como uma imitação da realidade, e acreditava em seu 
poder emocional e catártico (Aristóteles, 1997; Halliwell, 1986). Ambos 
os filósofos concordam sobre a importância da música, mas Platão 
foca mais em seu papel educativo, enquanto Aristóteles destaca sua 
função emocional. Conclui-se, através das ideias e pensamentos 
expostos aqui, que a música teve um lugar de destaque na filosofia 
grega, podendo esta moldar a alma e evocar emoções. 

Prosseguindo a compreensão da relação entre a música e a 
Filosofia, e avançando para outra época, na qual a relação entre as 
duas se fez presente, está a Idade Média, período no qual a música 
era considerada uma parte fundamental da vida espiritual e 
religiosa, e em que muitos pensadores escreveram sobre o papel da 
música na sociedade. 

Um nome de destaque nesse período foi Santo Agostinho, 
filósofo cristão que viveu no século IV e V e escreveu extensivamente 
sobre a música em suas obras. Em Confissões, por exemplo, 
Agostinho fala sobre como a música pode ser usada para alcançar 
uma maior compreensão de Deus e do mundo espiritual, o que é 
feito quando ele discute questões profundas sobre a natureza de 
Deus (Santo Agostinho, 2008). 

Boécio, filósofo romano que viveu no século VI d.C. conhecido 
por seu trabalho intitulado A Consolação da Filosofia, obra na qual 
discute a relação entre a música e a Filosofia, argumentando que a 
música pode ser usada para elevar a alma e nos ajudar a alcançar 



 
 

141 
 

a sabedoria (Boécio, 1995). Este filósofo apresenta, em De institutione 
música, livro 1, a natureza da música e sua influência na alma 
humana, tendo um efeito espiritual sobre o homem, quando bem 
praticada. A relação entre música e filosofia é evidenciada como 
uma ferramenta para elevação espiritual.  

Julgamos necessário ainda, mencionar a discussão sobre essa 
temática desenvolvida por Tomás de Aquino, conhecido filósofo e 
teólogo dominicano que viveu no século XIII. Em sua obra nomeada 
Suma Teológica, traz uma discussão sobre a relação entre a música 
e a emoção, argumentando que a música pode ser usada para 
evocar diferentes estados emocionais em seus ouvintes (Tomás de 
Aquino, 2001). 

Nessa conjuntura, percebe-se que a música tem uma longa 
trajetória histórica com a Filosofia, desde a Antiguidade se 
constituindo em objeto de reflexões, até a chegada da 
contemporaneidade, em que continua ativa como objeto de estudo 
e constitui parte importante para pensar o universo e suas 
particularidades (Carvalho, 2006). 

É possível compreender que a música, na Idade Média, foi vista 
como uma parte importante da vida espiritual e religiosa, e muitos 
pensadores filosóficos dedicaram tempo e esforço para estudá-la e 
entender seu papel na sociedade. 

Outro período da história em que a relação música e Filosofia 
mostrou suas especificidades foi na Idade Moderna, na qual 
continuou sendo tema de reflexão filosófica, especialmente no que 
diz respeito à sua relação com a arte e a estética. O filósofo alemão 
Immanuel Kant, em sua obra nomeada Crítica da Faculdade do 
Juízo, destacou a importância da música como uma forma de arte 
capaz de expressar emoções de forma imediata e universal. Kant 
reconhece o poder emocional da música, ao afirmar: "A música tem 
a capacidade de elevar o espírito e proporcionar um prazer que, 
apesar de efêmero, é profundamente sentido" (Kant, 2008, p. 205). 
Para Kant, a música ocupa uma posição única entre as artes, uma 
vez que, apesar de sua falta de conteúdo conceitual, pode mexer 
com os sentimentos de maneira profunda e imediata. 



 
 

142 
 

Prosseguindo a discussão, adentra-se na contemporaneidade, 
período em que a relação entre música e filosofia continua a ser um 
campo em expansão, com novas perspectivas e abordagens 
surgindo constantemente. A música pode ser vista como uma 
expressão artística que reflete a condição humana e as questões 
fundamentais da existência, como amor, morte, identidade e 
transcendência. A filosofia, por sua vez, pode fornecer um quadro 
teórico para entender essas questões e como elas se relacionam 
com a música (Krause, 2019).  

Friedrich Nietzsche traz reflexões filosóficas acerca dessa 
temática. Ele considerava a música como uma forma de expressão 
da vontade de poder capaz de influenciar profundamente a cultura 
e a sociedade. Em sua obra nomeada O Nascimento da Tragédia 
(2007), Nietzsche destaca a importância da música na tragédia 
grega como forma de expressão da essência trágica da vida. 

Além disso, a música também tem sido objeto de reflexão 
filosófica no que diz respeito às suas implicações sociais e políticas. 
Theodor Adorno desenvolveu uma crítica nesse sentido, em que 
discute a indústria cultural e a música popular, destacando a 
importância da música como uma forma de resistência à 
uniformização e massificação cultural. Estudiosos contemporâneos 
também discutem a visão de Adorno sobre a música. Max Paddison, 
por exemplo, observa que Adorno vê a música como um campo de 
batalha ideológico, no qual forças de conformidade e resistência 
estão em constante conflito (Paddison, 1993). Rose Rosengard 
Subotnik (1991), em sua análise das obras de Adorno, destaca que 
para este autor, a verdadeira música de arte não deve apenas 
entreter, mas também iluminar e provocar reflexão crítica sobre a 
sociedade. 

A partir da perspectiva mencionada acima, uma reflexão 
importante se faz entre música e filosofia política. A música pode ser 
vista como um meio de protesto e uma forma de expressão política, 
como mencionado anteriormente; e a filosofia pode ajudar a 
entender as implicações políticas da música. Questões como poder, 
autoridade e dominação podem ser analisadas em relação à 



 
 

143 
 

música; e a filosofia política pode fornecer um quadro para avaliar 
o papel da música na sociedade e nas relações de poder. 

Não obstante os conceitos já apresentados, compreende-se, 
ainda, que a música também pode ser vista como uma forma de 
filosofar. Muitos artistas usam suas músicas para explorar ideias e 
temas filosóficos, incluindo a existência humana, a moralidade, a 
verdade e a justiça. A música pode fornecer uma linguagem 
expressiva para explorar esses temas e pode ser vista como uma 
forma de filosofar por meio da arte. 

A relação entre música e filosofia, na contemporaneidade, é 
um campo em expansão, com muitas áreas de interesse e novas 
perspectivas surgindo constantemente. A música pode ser vista 
como sendo uma forma de expressão artística que aborda questões 
fundamentais da existência, enquanto a filosofia pode ajudar a 
entender essas questões e a analisar a natureza da experiência 
estética e política da música (Carvalho, 2006). 

Assim, a discussão empreendida neste estudo mostra que a 
Música e a Filosofia são duas disciplinas distintas, mas que podem 
se entrelaçar de maneira significativa. A música é uma forma de arte 
que se utiliza de sons, ritmos e melodias para expressar emoções, 
sentimentos e ideias. A Filosofia é uma disciplina que busca 
compreender as questões fundamentais da existência humana, 
como a natureza da realidade, a moralidade. Elas se relacionam e 
são importantes para discutir diversas questões e refletir sobre o 
mundo. 

A relação entre música e filosofia não se expressa de uma 
única maneira, podendo ser entendida de várias formas, como uma 
forma de expressão filosófica. Por meio da música, os compositores 
podem expressar ideias e conceitos que são difíceis de serem 
expressos em conversas, sem o uso da expressividade que a música 
possibilita. A música pode ser uma forma de comunicar questões 
filosóficas profundas, como o amor, a morte, a liberdade e a justiça. 

Nessa discussão, a música pode ser vista como sendo uma 
forma de reflexão filosófica. A experiência musical pode nos levar a 
refletir sobre questões filosóficas, como a natureza da beleza, a 



 
 

144 
 

relação entre a mente e o corpo e a natureza do tempo. A música 
pode nos levar a uma experiência estética profunda, que pode ser 
vista como uma forma de contemplação filosófica. 

A Filosofia pode ser vista como uma forma de compreender a 
música. Pode nos ajudar a entender a natureza da música, sua 
função na sociedade e sua relação com outras formas de arte.  

Assim, compreende-se a relação entre música e Filosofia como 
ampla e relevante. A música pode ser vista como uma forma de 
expressão filosófica, uma forma de reflexão filosófica e uma forma 
de contemplação filosófica. Ao mesmo tempo, a filosofia pode 
ajudar a entender a natureza da música e a refletir sobre questões 
éticas relacionadas à música.  

Em última análise, a relação entre música e filosofia pode nos 
ajudar a compreender melhor a natureza da experiência humana e 
a buscar uma compreensão mais profunda da vida e do mundo ao 
nosso redor. Por isso, resolvemos lançar mão da música na nossa 
prática pedagógica em nossa realidade escolar por meio de 
Oficinas Pedagógicas. 
 

AS OFICINAS E O SEU PAPEL PEDAGÓGICO NO ENSINO DE 
FILOSOFIA 

 

As oficinas remetem à ideia de colaboração, de trabalho, 
produção, própria de um espaço de trabalho no qual cada pessoa 
realiza uma atividade previamente planejada. Segundo Ferreira 
(2001), o pedagogo francês Celestin Freinet (1896-1966) introduziu nas 
escolas as chamadas oficinas pedagógicas, nas quais se criavam 
situações de ensino inspiradas em processos criativos 
desenvolvidos nos espaços de trabalho que muitas crianças 
humildes em idade escolar frequentavam.  

Por isso, adotamos em nossa prática pedagógica a ideia de 
oficina como ação de participação e de exercício. “Oficina 
Pedagógica pode ser entendida como um espaço de trabalho que 



 
 

145 
 

se caracteriza pela participação responsável de cada sujeito, na 
execução de uma tarefa coletiva” (Ferreira, 2001, p.  11) 

As oficinas podem ser um importante instrumento de 
aprendizagem no Ensino Médio, com papel relevante para uma 
educação mais participativa e dinâmica. No cenário educacional 
contemporâneo, atividades práticas se mostram eficazes para o 
estímulo da aprendizagem nos alunos. As oficinas proporcionam 
uma abordagem prática aos conceitos teóricos, de maneira que 
permitem aos alunos aplicarem o conhecimento de maneira 
tangível.  

Oficinas são essenciais para que seja possível consolidar a 
compreensão de determinados assuntos, de modo que a 
aprendizagem se torna mais significativa. Os alunos se tornam o 
centro do processo de ensino-aprendizagem, participando de forma 
ativa e desenvolvendo habilidades práticas. Assim sendo, interagem 
diretamente com os conceitos abordados.  

Observa-se, ainda, que as oficinas permitem diferentes 
abordagens pedagógicas, adaptando o ensino às diferentes formas 
de aprendizagem, atendendo a variados estilos. São importantes 
para a inclusão, criando ambientes propícios à participação 
construtiva. Assim, as oficinas constituem-se em ferramentas para a 
participação ativa dos alunos, uma estratégia educacional eficaz 
para a promoção de uma aprendizagem mais significativa, 
integrando teoria e prática através de atividades que possibilitam o 
desenvolvimento integral dos alunos. 

Na disciplina de Filosofia, as oficinas enriquecem o processo 
educacional, compreendendo de maneira dinâmica e interativa a 
compreensão dos conceitos filosóficos. A Filosofia pode ser 
trabalhada de maneira vívida, como uma disciplina ativa e 
relacionando os princípios filosóficos com a vida cotidiana dos 
discentes. Nesta disciplina, os alunos podem dialogar com os textos 
filosóficos através de atividades que vão além da mera transmissão 
de informações, permitindo a internalização e aplicação de 
princípios filosóficos.  



 
 

146 
 

As oficinas têm natureza participativa, estimulando o 
desenvolvimento de habilidades significativas, incluindo o 
pensamento crítico, uma argumentação lógica, podendo-se 
empreender um diálogo filosófico guiado no qual os alunos são 
desafiados a questionar e explorar perspectivas, articulando ideias 
de modo coerente, assim como a capacidade de enfrentar dilemas 
éticos e questões complexas. Elas também podem contribuir para 
desenvolver a autonomia intelectual e a responsabilidade ética, 
sendo um espaço seguro para a expressão livre de ideias, cultivando 
um ambiente seguro de valorização da diversidade e 
responsabilidade de assumir as próprias crenças, aprendendo a 
respeitar perspectivas divergentes dos colegas.  

Pode-se compreender, dessa forma, que as oficinas 
pedagógicas são essenciais para a formação integral dos alunos, de 
maneira que proporcionam uma abordagem prática e participativa 
para que os conceitos filosóficos sejam explorados. As oficinas 
cultivam habilidades cognitivas, éticas e dialógicas que contribuem 
significativamente para a formação de indivíduos críticos, reflexivos 
e éticos, capazes e enfrentar desafios intelectuais que surgirem no 
decorrer de suas vidas.  

É importante a capacitação dos professores para que possam 
conduzir as oficinas pedagógicas, desenvolvendo habilidades 
específicas e uma compreensão mais profunda da metodologia 
utilizada. É preciso o domínio do conteúdo que será trabalhado e o 
planejamento adequado das etapas do processo, orientando 
discussões significativas e orientando adequadamente os 
estudantes. Deve-se incentivar a participação dos alunos e 
compreender as necessidades de cada um, considerando, também, 
possíveis dificuldades.  

A preparação das oficinas é essencial para que possam 
promover o pensamento crítico dos alunos, impactando as suas 
trajetórias educacionais. Assim, define-se o objetivo, o público-alvo, 
a escolha do tema e do conteúdo, o desenvolvimento de atividades, 
a elaboração de materiais, a escolha do local e dos recursos, bem 



 
 

147 
 

como o passo a passo das atividades realizadas, além do momento 
de encerramento.  

Na nossa prática concreta de elaboração de oficinas sob a 
orientação do prof. José Soares, foram feitas pesquisas em 
materiais divulgados na internet, em artigos científicos e em livros 
que ajudassem a desenvolver os trabalhos que as oficinas 
apresentariam, sendo cada parte detalhada para que qualquer 
docente possa desenvolver com seus alunos.  

As oficinas aconteceram com a participação de alunos das 
turmas do 1º, 2º e 3º ano da Unidade Escolar Raimundo Miranda de 
Brito, localizada no Povoado Pinto, interior de Luís Correia, cidade 
localizada na região nordeste do Brasil, situada no norte do Piauí, 
contando com mais de 30 mil habitantes. O município apresenta 
uma taxa de escolarização de 95,4%, e um Índice de 
Desenvolvimento da Educação Básica (IDEB), nos anos iniciais do 
ensino fundamental, de 4,9, e de 4,4 nos anos finais do ensino 
fundamental, de acordo com dados do Instituto Brasileiro de 
Geografia e Estatística – IBGE (2022).  

O público atendido pela escola em questão é formado 
majoritariamente por famílias cujos pais não concluíram o ensino 
fundamental, o que confere uma importância ainda maior ao papel 
educacional desempenhado pela instituição. Esses alunos, muitas 
vezes, são os primeiros em suas linhagens a terem contato com 
reflexões filosóficas formais e acadêmicas, marcando um ponto de 
inflexão na história educacional de suas famílias. Este contexto 
impõe um desafio e, ao mesmo tempo, uma oportunidade 
significativa para a escola: introduzir os alunos a conceitos e 
debates filosóficos que podem ampliar sua visão de mundo, 
estimular o pensamento crítico e oferecer ferramentas para a 
compreensão das complexidades da sociedade em que vivem. 

A escola, nesse sentido, assume um papel fundamental de não 
apenas transmitir conhecimento, mas também de ser um agente 
transformador, promovendo a ascensão educacional e cultural 
dessas famílias. A responsabilidade é grande, mas as possibilidades 
de impacto positivo são imensas, especialmente quando se 



 
 

148 
 

considera que a filosofia, com seu potencial de questionamento e 
reflexão profunda, pode ajudar esses alunos a desenvolverem uma 
autonomia intelectual que transcende o ambiente escolar, 
influenciando suas decisões e perspectivas de vida. 
 
RELATO DE EXPERIÊNCIA 
 

As oficinas pedagógicas (frutos da pesquisa do mestrado 
profissional) foram executadas na Unidade Escolar Raimundo 
Miranda de Brito, uma escola de Ensino Médio localizada na zona 
rural do Município de Luís Correia, na qual o professor-pesquisador 
é docente titular de Filosofia. O público atendido por essa escola é 
de 192 jovens na faixa etária entre 15 e 18 anos, advindos das mais 
diversas realidades acadêmicas, socioeconômicas, culturais e 
geopolíticas.  

Com estes discentes, foram aplicadas as três oficinas 
pedagógicas apresentadas como anexo deste trabalho e produto 
educacional final do processo de pesquisa do programa de 
Mestrado Profissional em Filosofia.  

Para um melhor entendimento e recorte final, escolheu-se uma 
oficina específica para trabalhar com cada nível do ensino médio: 1º, 
2º ou 3º ano. A oficina “Como nossos pais”, de Belchior, e a vontade 
de poder, em Nietzsche” foi executada com a turma de 1º ano do 
Ensino Médio. A oficina O "Amor Fati" em Nietzsche e a música "Sei 
Lá, a Vida Tem Sempre Razão", de Vinicius de Moraes, foi trabalhada 
com os alunos do 2º ano do Ensino Médio e, por fim, a oficina "O 
Eterno Retorno em Nietzsche, e a música “Como Uma Onda no Mar”, 
de Lulu Santos, foi executada com a turma de 3º ano.  
 As oficinas de filosofia foram baseadas na obra de Nietzsche, 
relacionadas à música, constituindo-se em uma jornada 
enriquecedora e estimulante não só para os alunos, como também 
para este professor-pesquisador que as mediou no âmbito 
educacional. Dessa forma, cada etapa foi planejada 
cuidadosamente, objetivando fazer com que os alunos pudessem de 
fato ser imersos no universo da filosofia de Nietzsche, de maneira 



 
 

149 
 

que não apenas se transmitisse seus conhecimentos teóricos, mas 
que fosse possível desenvolver habilidades críticas nos alunos, para 
que compreendessem mais a respeito da condição humana. As 
oficinas visaram praticar o pensamento filosófico, e que os discentes 
compreendessem a riqueza que este proporciona, e como a música 
é um elemento especial. 

Antes de iniciar cada oficina, dedicou-se um tempo relevante 
para criar uma ambientação propícia à reflexão e à introspecção, no 
qual utilizou-se de elementos visuais e sonoros que foram escolhidos 
conforme o planejamento de cada oficina, com muito cuidado, após 
a leitura de Nietzsche e a busca pelas músicas que pudessem ser 
utilizadas nas oficinas, ouvindo-as e observando atentamente suas 
letras.  

Os ambientes preparados continham fotos de Nietsche e 
trechos de suas obras dispostos, elementos que já despertaram a 
curiosidade dos alunos, fato percebido logo que entraram no 
espaço. De tal modo, ao chegarem na sala de aula ou no pátio onde 
ocorria a oficina, os alunos já despertavam o interesse pela temática, 
olhavam para as imagens para os trechos das obras e já tinha uma 
expectativa do que estaria por vir. 

A música foi um elemento essencial nesta ambientação das 
oficinas. Logo que os alunos chegavam, as músicas que dialogavam 
com os temas abordados já estavam sendo tocadas. Assim, os 
alunos já eram envoltos em toda uma atmosfera que levava à 
contemplação e a questionamentos, o que se fazia presente em todo 
o processo de aprendizagem. 

 A oficina tinha início com um exercício de reflexão sobre como 
a música pode ser uma forma de expressão filosófica e como os 
conceitos filosóficos podem ser explorados por meio dela. Os 
participantes eram então motivados a compartilhar suas 
perspectivas e experiências anteriores relacionadas ao tema. Nessa 
etapa, pode-se dizer que havia uma sensibilização à temática da 
oficina, buscando trazer para o coletivo as experiências particulares 
que mais tarde seriam partilhadas em grupos de trabalho e, por fim, 
com todos da turma.  



 
 

150 
 

 As oficinas pedagógicas, por serem metodologicamente 
organizadas para o trabalho teórico-prático, despertaram nos 
alunos a importância da contextualização do pensamento diante 
das experiências vividas por cada um em suas casas, comunidades, 
sala de aula etc. Por essa razão, o engajamento nas atividades 
propostas obteve um retorno positivo, tanto quantitativamente 
como qualitativamente. A respeito disso, não foram percebidas 
diferenças entre os alunos que iniciavam o Ensino Médio e aqueles 
que estavam nos anos finais.  

Na realização das atividades práticas os alunos foram 
incentivados a participar de forma ativa. Foi muito relevante 
conseguir fazer com que eles fossem os protagonistas deste 
momento de construção do conhecimento. Uma das principais 
atividades desenvolvidas foi a análise e a interpretação de letras de 
músicas que refletiam as ideias de Nietzsche. Desse modo, os alunos 
exploraram conceitos filosóficos complexos por meio da música, que 
era bem mais familiar para eles e bem mais acessível. Assim, eles 
puderam compreender os conceitos teóricos e refletir sobre como 
poderiam aplicá-los em suas próprias vidas, pois uma questão muito 
importante nas oficinas foi fazer com que os alunos conseguissem 
refletir sobre si, sobre o mundo a sua volta, e sobre questões que 
afligem o ser humano.  

Também foi utilizada a estratégia de proposição de projetos 
práticos, com o intuito de tornar as aulas mais dinâmicas e 
desafiadoras para os alunos, momento que exigia destes mais 
criatividade e pensamento crítico, maior concentração e 
engajamento com seus grupos. 

A criação de paródias das músicas populares brasileiras foi um 
momento muito relevante das oficinas, uma vez que foi uma etapa 
muito prática e que trabalhou intensamente a criatividade dos 
alunos, na qual foi possível perceber que eles gostaram bastante da 
atividade proposta, à medida que buscavam formas de adaptar as 
letras das músicas para refletir as ideias de Nietzsche. Percebeu-se 
que os alunos participavam ativamente da atividade proposta, 
refletiam sobre as questões filosóficas implícitas da filosofia 



 
 

151 
 

nietzschiana e compartilhavam entre si ideias o tempo todo. 
Ressalta-se que esta atividade prática possibilitou o trabalho em 
equipe. 

Desta forma, o momento das oficinas foi muito importante 
para que os alunos protagonizassem ativamente o processo de 
aprendizagem, tendo sido uma experiência muito enriquecedora e 
estimulante para eles, que foram o tempo todo incentivados a 
explorar os conceitos filosóficos de Nietzsche de maneira criativa e 
autônoma, e também sempre os incentivando a expressarem suas 
opiniões, a construírem argumentos, a serem criativos. À medida que 
construíam suas paródias, agiam de maneira inovadora e 
desenvolviam habilidades. Em todo o processo houve a 
preocupação de abrir espaço para que os alunos fizessem suas 
perguntas. Eles expuseram suas dúvidas, que foram debatidas em 
grupo.  

Os alunos se mostraram envolvidos em todo esse processo, 
bem articulados com seus colegas e compartilhando suas ideias e 
questionamentos com o mediador das atividades, o que demonstra 
que gostam de estímulos, que apreciam ser desafiados a fazer algo 
novo, que o uso de metodologias diferente em sala de aula é 
primordial para incentivar a aprendizagem. 

Ao final de cada oficina os alunos podiam apresentar suas 
produções, compartilhar ideias entre os grupos, trocar experiências 
e, assim, cada vez mais era ampliado o conhecimento sobre os temas 
trabalhados. Aproveitou-se este momento também para refletir junto 
com os alunos e poder compartilhar um pouco do entendimento do 
professor-pesquisador, bem como para elogiar bastante cada aluno 
pela sua colaboração, pela participação nas aulas, por ter usado 
sua criatividade. 

A experiência como mediador dessas oficinas foi muito 
gratificante, inspiradora, um momento de grande aprendizagem. 
Enquanto profissional de educação, compreendeu-se como é 
importante trabalhar de forma ativa e prática com os alunos, 
estimular a construção do pensamento crítico, refletir acerca das 
obras filosóficas, como estas são importantes para nós, seres 



 
 

152 
 

humanos, construirmos nosso pensamento acerca do mundo, da 
sociedade, da vida etc. Assim como para perceber a importância de 
fazer com que os alunos tenham um momento de compartilhar 
ideias entre si, de trabalhar em equipe. Certamente, foi um momento 
em que a música se mostrou como sendo um grandioso instrumento 
favorecedor da aprendizagem. 

O resultado das oficinas motivou este professor a continuar 
explorando novas abordagens e novas metodologias de ensino a fim 
de instigar os alunos a gostarem de filosofia, a desenvolverem seu 
pensamento crítico e, cada vez mais, envolverem-se nas aulas, 
assumindo o papel de protagonistas do processo de ensino-
aprendizagem. A realização destas oficinas também criou a 
possibilidade de compartilhar essas experiências com outros 
educadores e estudiosos da Filosofia, de modo que se possa 
colaborar para que haja conhecimento sobre novas formas de 
ensinar e de favorecer a aprendizagem. Atividades como estas são 
muito importantes para transformar a educação.  

As oficinas mostraram que têm um papel muito importante no 
contexto educacional contemporâneo, em que cada vez mais é 
preciso contribuir significativamente para que os alunos possam se 
desenvolver, que a utilização apenas de metodologias tradicionais 
de ensino não provoca uma aprendizagem enriquecedora. 

Desta maneira, as oficinas ajudam a estimular o pensamento 
crítico, à proporção que os alunos refletiram sobre questões 
fundamentais da filosofia nietzschiana, que puderam fazer 
questionamentos sobre temas filosóficos. As oficinas permitiram a 
integração entre a Filosofia e a música, trazendo uma experiência 
educacional única, que permitiu aos alunos fazer a conexão entre 
estas duas áreas. Foi notória sua importância também para 
estimular a criatividade e a expressão artística, através de 
momentos em que os alunos desenvolveram paródias, realizaram 
atividades práticas, sempre exercitando a capacidade de criar 
ideias de forma original.  

As oficinas se mostraram essenciais para que os alunos 
pudessem experimentar um momento inovador de educação, de 



 
 

153 
 

criatividade, e significativo, colaborando para que desenvolvam o 
intelecto, o emocional e o social. Foi, portanto, um momento que 
merece ser compartilhado com outros profissionais de educação, 
para que compreendam o quanto a utilização de metodologias 
significativas pode melhorar o processo de ensino-aprendizagem e 
levar os alunos a terem um maior interesse pela Filosofia.  
 A cada oficina, uma nova experiência. Pôde-se perceber o quão 
positivo foi adotar esta didática para as aulas, de maneira a envolver 
os alunos e captar sua atenção para a reflexão proposta, tendo 
como resultado um maior engajamento no ensino-aprendizagem. 
Como facilitador ou mediador das oficinas, este professor-
pesquisador deparou-se com jovens de criatividade aguçada e 
espírito inquieto pelo conhecimento. Inclusive, os colegas 
professores de outras áreas do conhecimento ficaram interessados 
em aplicar atividades similares com seus alunos, devido à boa 
repercussão das oficinas. 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

BOHMANN, Katja Junqueira. O sentido da música em F. Nietzsche. 
2011. 109f. Dissertação (Mestrado). Universidade Federal da Paraíba. 
João Pessoa. 2011. 
 
BURNETT JUNIOR, Henry Martin. A recriação do mundo: a dimensão 
redentora da música na Filosofia de Nietzsche. 2004. 303 fls. Tese 
Doutorado. Universidade Estadual de Campinas. Campinas. 2004.  
 
CLEMENTE, A. A importância da música na educação e na filosofia. 
In: Congresso de Educação. São Paulo. Anais. São Paulo, 2011. 
 
DIAS, Hermes João Lopes; Silva, Fabio Antônio da. A canção popular 
brasileira como ferramenta didático pedagógica para o ensino de 
Filosofia. Cadernos PDE. Os desafios da Escola Pública Paranaense 
na Perspectiva do Professor PDE. 2016.  
 
FERREIRA, M. S. Oficina Pedagógica: recurso mediador da atividade 
de aprender. In: RIBEIRO, M. M. G. (Org.) Oficina Pedagógica: uma 
estratégia de ensino-aprendizagem. Natal: EDUFRN, 2001. 
 



 
 

154 
 

INSTITUTO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA IBGE. Cidades: Luís 
Correia. 2022. Disponível em: 
https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pi/luis-correia/panorama. Acesso 
em: 17.nov.2023.  
 
 
LIMA, Márcio José Silveira. Canção popular e música dionisíaca em 
Nietzsche. Dossiê Nietzsche e a música. Cad. Nietzsche 38 (1), Jan-Apr 
2017. 
 
MARTON. Silmara Lídia. Música, filosofia, formação: por uma escuta 
sensível do mundo. 2005. 179f. Dissertação (Mestrado em Pedagogia) 
– Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, 2005. 
 
MORAES, Fernando. O Pensamento Musical de Nietzsche. São Paulo: 
Editora Perspectiva, 2012. 
 
NIETZSCHE, F. O nascimento da tragédia. Editora Companhia das 
Letras. 2007. 
 
PAIVA, Adriano. A experiência da filosofia com a música em sala de 
aula. Disponível em: 
https://falaescrita.blogspot.com/2014/07/musicosofia-musica-nas-
aulas-de.html. Acesso em: 12. out.2023. 
 
RODRIGUES, Zita Ana Lago. O ensino da Filosofia no Brasil no 
contexto das políticas educacionais contemporâneas em suas 
determinações legais e paradigmáticas. Educar em Revista, Curitiba, 
Editora UFPR, n. 46, p. 69-82, out./dez. 2020. 
 
SILVA, Micael Rosa. As mutações de Dioniso em Nietzsche: da Visão 
dionisíaca de mundo ao “Gênio do coração”. 2017. 427f. Tese 
(doutorado)–Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 
Departamento de Filosofia, Pontifícia Universidade Católica, 2017. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

155 
 

Capítulo 8 
 
 

O ENSINO DE FILOSOFIA COMO UMA QUESTÃO 
FILOSÓFICA 

 

Heros Falcão Araujo78 
José Soares das Chagas79 

 
 

Pretendemos discutir a natureza do Ensino de Filosofia a partir 
da experiência docente. Para isso, é necessário pensar uma maneira 
de relacionar a prática docente com a própria Filosofia, 
respondendo a pergunta “Que é ensinar Filosofia?”. Entretanto, 
quem ensina, ensina a partir de algo e não é possível partir para 
essa pergunta sem antes darmos uma definição (mesmo que 
provisória e precária) do que se entende por Filosofia. Ademais, é 
notável assumir que aquilo que chamamos de Filosofia influencia 
diretamente a maneira como iremos ensiná-la (Cerletti, 2009). Dessa 
forma, será necessário desenvolvermos uma Filosofia do ensino 
filosófico, mostrando como podemos construir uma problemática 
em torno do próprio ensino filosófico. Para isso, discutiremos a 
questão em torno de “o que é Filosofia? e “o que é ensinar Filosofia?”.  

 

A CONCEPÇÃO DE FILOSOFIA COMO PRESSUPOSTO DO ENSINO 

 

Alejandro Cerletti, argentino e professor de Filosofia, explica 
que o fator determinante do Ensino de Filosofia, até mesmo a 
maneira como essa atividade de ensino será realizada, reincide 
totalmente em uma concepção da própria Filosofia (Cerletti, 2009). Se 

 
78 Mestre em Filosofia pelo Programa Pós-graduação Profissional em Filosofia – 
PROF-FILO da Universidade Federal do Tocantins e professor do Ensino Básico 
do Estado do Piauí. 
79 Doutor pelo Instituto de Artes da Universidade Estadual Paulista Júlio de 
Mesquita Filho. Professor de Filosofia do PROF-FILO/UFT. 



 
 

156 
 

afirmo que a Filosofia é algo que possui uma característica 
“transmissível”, no sentido mais natural de repassar um determinado 
conteúdo ou informação a outro, estarei assumindo a ideia de que 
ela consiste em uma série de conhecimentos manipuláveis que são 
apreendidos na atividade de ensino (Cerletti, 2009). Diferentemente, 
existe a concepção da Filosofia como crítica do mundo ou crítica 
social. Uma outra abordagem é a da Filosofia como atividade 
puramente reflexiva ou investigativa da realidade. Entre outras 
propostas, também surgiram visões de uma Filosofia mais voltada à 
resolução de problemas práticos ou a Filosofia como autoajuda. A 
partir disso, é importante termos a sensibilidade em notar que, 
como afirmou Cerletti, em cada cenário de visão do que seja a 
Filosofia, o seu ensino será totalmente afetado. Sendo assim, se 
torna crucial ao professor de Filosofia refletir sobre que ela é. 

Um problema comum levantado por Cerletti fornece uma 
explicação para a falta dessa prática no curso do ensino filosófico. 
Segundo Cerletti, é importante observar o aspecto “institucional” da 
Filosofia, presente em boa parte dos casos. O autor apresenta essa 
característica como uma problemática. Em síntese, Cerletti 
argumenta que desde o princípio, a Filosofia esteve ligada ao seu 
ensino de maneira que, com o passar dos anos, os centros de estudo 
foram se desenvolvendo com o objetivo principal de ensinar a 
Filosofia. (Cerletti, 2009). Logo, o desenvolvimento da Filosofia e seu 
ensino se tornaram algo estritamente inseparável.  

Com a consequente “modernização” dos sistemas de ensino, a 
Filosofia passou a sofrer diversas formas de “institucionalização”, 
passando a ser inserida nos currículos oficiais dos governos, 
obtendo uma “dimensão estatal” (Cerletti, 2009). A consequência 
disso seria que a atividade de ensinar Filosofia sofreria 
drasticamente com um ensino direcionado de algo preestabelecido, 
com o professor ensinando algo “fixo” e sem a preocupação de 
pensar nas condições de possibilidade do próprio ensino. Assim, 
temos um problema gerado a partir do caráter institucional da 
Filosofia. 
 



 
 

157 
 

As exigências programáticas do ensino institucionalizado 
de Filosofia fazem com que, no desenrolar dos cursos, a 
reflexão filosófica sobre o significado ou o sentido da 
Filosofia costume ser abreviada ao extremo ou postergada 
quase indefinidamente, em favor da introdução, sem mais, 
dos conteúdos “específicos” de Filosofia. Essa necessidade 
faz com que a caracterização da Filosofia seja mais ou 
menos implícita, supostamente reconhecível no que se 
ensina como Filosofia, ou bem seja apresentada com uma 
ou várias definições (com as quais, diga-se de passagem, 
raramente se costuma ser consequente durante o ensino). 
Essa mesma razão atravessa também a reflexão sobre o 
ensinar Filosofia, permanecendo, em geral, muito 
simplificada a justificativa de como levar adiante essa tarefa 
(Cerletti, 2009, p.14). 
 
 

Diante desse cenário, podemos assumir que as exigências 
causadas pela necessidade de dar prosseguimento aos objetivos, 
cronogramas e programas estabelecidos pelo governo, explicam o 
porquê do Ensino de Filosofia ser, em muitos casos, um ensino que 
não reflete sobre que é a Filosofia. Acaba que o programa se torna 
mais importante que a própria atividade de encarar o problema 
filosófico do Ensino de Filosofia. Entretanto, como Cerletti comenta, 
é essencial que quem ensina Filosofia esteja consciente de uma 
visão filosófica, como já destacado anteriormente. Parte do 
problema de responder a pergunta “Que é ensinar Filosofia?” deve 
se dedicar exclusivamente à busca de uma concepção ou ideia do 
que seja a Filosofia. Logo, é salutar pensarmos sobre a problemática 
do professor enquanto alguém que pensa e toma decisões no 
Ensino de Filosofia, segundo algum ou alguns pressupostos80.  

A atitude de pensar sobre as questões humanas mais cruciais 
e centrais não está limitada apenas aos grandes filósofos da época 
ou apenas aos que possuem grandes níveis de ensino e formação. 
Essas questões são refletidas por todos os indivíduos que pensam, 
refletem e tomam decisões e atitudes sobre o que irão aderir ou não 
como forma de pensamento. Por exemplo, posso questionar sobre a 

 
80 Cerletti deixa claro que “O modo como essa aposta se desdobra na aula - seja 
isso dar uma definição de Filosofia ou caracterizá-la ou mostrá-la em uma 
experiência ou construí-la no decorrer das aulas, etc. – será função do docente” 
(2009, p. 18). Ou seja, é responsabilidade do professor buscar esse objetivo.  



 
 

158 
 

existência de um deus ou uma divindade ou se existe algo que 
chamamos de “mundo espiritual”. A decisão sobre essa reflexão 
influenciará totalmente sobre o curso de minha vida, a forma como 
enxergo o mundo, as relações com as pessoas e comigo mesmo. 
Somado a isso, é razoável pensar que a minha decisão sobre se 
existe um deus ou não, foi tomada a partir de algum suposto ou 
pressuposto, racional ou não. Ou devemos assumir que a razão 
opera de maneira totalmente neutra? Se sim, então, por que os seres 
humanos chegam a opiniões diferentes sobre os mesmos 
questionamentos? Questionar isso faz parte da própria Filosofia e 
da construção de uma concepção filosófica.  

É evidente a discussão sobre o grau de rigorosidade dessa 
atividade realizada pelo filósofo, um estudante de Filosofia ou um 
indivíduo comum que se questiona sobre as mesmas questões. 
Porém, o importante a ser notado aqui é que essa atitude descrita 
anteriormente faz parte da realidade comum a todos. A capacidade 
de interpretar o mundo em nossa volta faz parte da atitude natural 
do ser humano. A todo instante nos colocamos diante de situações 
nas quais é exigida uma determinada resposta. Em minha visão, 
essa atitude natural humana é a semente da Filosofia.  

A partir dessa dinâmica, nascem diversas ideias do que seja a 
própria Filosofia e, por conseguinte, surgem novas maneiras de ver 
o ensino da própria Filosofia. Concordando com Cerletti (2009), o 
Ensino de Filosofia não deve ser desmembrado da própria Filosofia. 
O ensinar e o fazer filosófico são duas faces da mesma moeda. 
Quem quiser ensinar Filosofia deve carregar a atitude do filosofar. 
Todavia, quem filosofa, o faz a partir de algum lugar (Cerletti, 2009). 
É verdade que esse “lugar” mencionado por Cerletti se refere à 
própria história da Filosofia. Apesar disso, quero propor que 
observemos esse “lugar” como uma possibilidade de investigação 
filosófica a partir daqui. Sim, todos que fazem da Filosofia a tarefa 
da reflexão, do questionamento e investigação da realidade a fim 
de compreender melhor a realidade, o fazem a partir das próprias 
discussões filosóficas.  



 
 

159 
 

O problema é que, partindo dessa dinâmica de ideias e 
discussões a respeito da Filosofia, deve existir também a 
preocupação por trás da prática do ensino, de investigar 
rigorosamente os pressupostos envolvidos81. Esse questionamento 
também deve fazer parte da Filosofia. Alguém que busque 
questionar o Ensino de Filosofia deve, certamente, procurar 
entender as razões e os fundamentos que solidificam uma teoria 
filosófica e o consequente ensino a partir dela.  

Por essa razão, a busca por uma concepção de Filosofia se 
apoia no princípio de que a atividade filosófica (realizada a partir de 
uma concepção filosófica) e, consequentemente o Ensino de 
Filosofia, são realizados com base em pressupostos assumidos 
(consciente ou não) que direcionam toda a prática teórica. Entendo 
que esse seja um caminho mais adequado para desenvolver e 
apresentar uma visão do que seja o fazer filosófico, tendo em vista o 
que já foi argumentado até então a respeito da própria atitude 
humana de se questionar e tomar decisões sobre o mundo em sua 
volta.  

Portanto, a partir do que foi argumentado até aqui, seguindo 
o direcionamento proposto por Cerletti, defendo que a Filosofia é um 
tipo de reflexão crítica que busca examinar e compreender a 
realidade a partir da atitude racional e intencional humana que 
atua de acordo com pressupostos assumidos de maneira consciente 
ou não.  
 

O ENSINO DE FILOSOFIA COMO PRÁTICA FILOSÓFICA 
 

Como aquilo que afirmo ser a Filosofia enquanto atividade do 
conhecimento pode ser realizada também pelo aluno, é salutar que 
haja um esforço para que o objetivo do Ensino de Filosofia - para 
além dos currículos institucionais ou metas governamentais – seja o 

 
81 Em uma direção parecida, Cerletti afirma que “[...] tanto na formação do professor 
como no seu aperfeiçoamento dever-se-á levar em conta a bagagem de teorias 
implícitas, crenças pedagógicas, hábitos institucionais etc., que configuram seu 
saber subjetivo e servem para manter uma coerência pessoal, em boa medida, 
acrítica” (2003, p. 64). 



 
 

160 
 

de proporcionar uma experiência filosófica82: o ensino da prática do 
filosofar. Claro, a partir daquilo que se propôs anteriormente. Por 
essa razão, algumas aplicações daquilo que veremos a respeito do 
professor Cerletti seguirão, em boa parte, a concepção filosófica já 
apresentada.   

 
Estimamos que, para além do fato de que se explicite ou 
não, o que se considera ser Filosofia deveria ter algum tipo 
de correlação com a forma de ensiná-la. Haveria 
consequências didáticas diferentes se supuséssemos, por 
exemplo, que a Filosofia é essencialmente o desdobramento 
de sua história, ou se a entendêssemos como 
desnaturalização do presente; se consideramos sua 
atividade como uma cuidadosa exegese de fontes 
filosóficas, ou como um exercício problematizador do 
pensamento sobre todas as questões; se avaliamos que ela 
pode significar um auxílio para o bom viver ou supomos uma 
complicação inexorável da existência; ou se assumimos que 
ela serve para fundamentar a vida cidadã ou para encarnar 
uma crítica radical da ordem estabelecida, etc. [...] Mas 
persistiria que o que se considera ser basicamente a 
Filosofia deveria expressar-se de alguma maneira em seu 
ensino, se se deseja estabelecer alguma continuidade entre 
o que se diz e o que se faz em um curso (Cerletti, 2009, p. 17). 

 

Cerletti pontua a importância de determinar o que se entende 
por Filosofia e que o Ensino de Filosofia é feito a partir de “um lugar”. 
Para que isso seja possível, é necessário que o professor pontue e 
apresente a concepção que será trabalhada “com” os alunos e não 
“para” eles. “[...] que fique clara a aposta filosófica do curso, isto é, 
aquilo a partir do qual se construirá o vínculo entre professores e 
estudantes em nome da Filosofia e do filosofar” (Cerletti, 2009, p.18). 
Em complemento a isso, Cerletti aponta um caminho de como pode 
ocorrer esse processo:  

 
O modo como essa aposta se desdobra na aula – seja isso 
dar uma definição de Filosofia ou caracterizá-la no decorrer 
das suas aulas, etc. – será função do docente. Mas o que não 
se deverá deixar de lado é que o tipo de vínculo que se 
estabelece com a Filosofia é substancial a todo ensino 
(Cerletti, 2009, p. 18). 

 
82 Aspis (2004) usa esse conceito no sentido de fornecer à Filosofia uma direção 
prática. A Filosofia estaria ligada aos problemas reais, ligada a uma vivência do 
cotidiano: “Não há razão para pensarmos Ensino de Filosofia se não for da 
Filosofia viva e vivificante que pode ser construída a partir das aflições tão 
humanas [...] (p. 309).  



 
 

161 
 

 

De fato, se pensarmos no Ensino de Filosofia fazendo uma 
analogia com uma caminhada em que, juntos num mesmo propósito, 
ambas as partes compartilham o mesmo desejo e objetivo 
(entendidos aqui como o próprio exercício filosófico), é possível 
pensar que essas condições se tornam fundamentais. Em um 
contrato formal, todas as cláusulas de direitos e deveres, 
obrigações, multas, devem estar expressamente contidas. Não é 
considerado sábio a atitude de alugar minha casa a alguém sem 
que antes exista algo que me assegure. De maneira similar, esse 
critério da confiança só se torna possível numa relação entre 
professor e aluno a partir do momento que é estabelecido os 
fundamentos do que se pretende ensinar. Nesse caso, a visão de 
Filosofia proposta.  

Para colocarmos em prática esses direcionamentos, é preciso 
discutir brevemente como aconteceria a apresentação da proposta 
filosófica em sala e de que forma ela ditaria os rumos do ensino 
filosófico. Sobre o primeiro ponto, proponho pensarmos um pouco 
sobre a nossa trajetória no curso de Filosofia. Desde o início do 
curso, vemos uma problemática que envolve a Filosofia a partir de 
seu conceito ou pelo menos qual deveria ser a principal 
preocupação da mesma. Paralelo a isso, é bem comum que no início 
do curso cada aluno tenha para si uma compreensão da atividade 
e fazer filosófico. Com o tempo, é natural que essas impressões sejam 
mudadas ou aprimoradas para algo que talvez esteja mais próximo 
das discussões.  

De uma maneira ou de outra, parece ser próprio da Filosofia 
criar esse ambiente diverso em que, mesmo em uma sala com várias 
visões filosóficas, a tarefa do ensino não sofre nenhum atraso ou 
impedimento. Isso não acontece em outras áreas do conhecimento. 
Mesmo que a visão do docente seja totalmente divergente da visão 
dos alunos, isso nunca impediu que uma aula de Filosofia 
acontecesse. Em um primeiro momento, penso que isso aponta para 
o caráter próprio da Filosofia que é a diversidade e possibilidade de 



 
 

162 
 

reflexão a partir de fundamentos diferentes. E isso estaria 
totalmente de acordo com o que foi discutido até então.  

Nesse sentido, a tarefa do professor de Filosofia é muito mais 
apresentar uma espécie de “como” do que “o que”. Porém, esse “como” 
só pode ser ensinado a partir de “o que?”. Em outras palavras, eu só 
aprendo e entendo Filosofia a partir do exemplo do fazer filosófico. 
Na medida em que um determinado autor me é apresentado, suas 
ideias, seus textos, as discussões propostas a partir da aula pelo 
professor acabam apresentando esse “como”. Contudo, isso é 
apenas parte de uma aula de Filosofia. Do outro lado temos o “o que”, 
que compreendo ser não somente a própria Filosofia do autor ou 
tema estudado, mas também aquela “proposta do curso” 
mencionada por Cerletti.  

Seria um pouco ingênuo pressupor que em uma aula de 
Filosofia, a exposição ou leitura de um texto guiada pelo professor 
aconteceria de maneira neutra, de tal forma que a ideia seria 
apresentada de maneira original ou pelo menos no mesmo sentido 
sem que houvesse um elemento pessoal de quem ensina. O 
professor pode e deve propor discussões contextualizadas de 
acordo com cada ambiente83 ou curso. Deve também adequar o 
máximo que puder, desde que respeite o texto, as ideias e discussões 
em uma aula para atender os pontos que achar mais pertinentes. 
Isso não significa, de forma alguma, distorcer as ideias do texto. Mas 
sim ser capaz de filtrar os assuntos ou partes do texto para atender 
a sua proposta de aula.  

De forma prática, a aula deve possibilitar e criar caminhos 
para uma reflexão filosófica que busca auxiliar os alunos em 1) serem 
capazes de delimitar e reconhecer um questionamento filosófico, 2) 

 
83 Cerletti afirma que, no decorrer do ensino filosófico, observamos as conclusões 
e questionamentos dos filósofos que estão presentes nos textos (Cerletti, 2009). 
Porém “[...] é muito diferente “explicar” as respostas que, em um contexto histórico 
e cultural determinado, um filósofo se deu, do que os estudantes e o professor 
tentarem se apropriar dos questionamentos desse filósofo, para que essas 
respostas passem a ser, também, respostas a problemas próprios” (Cerletti, 2009, p. 
20). A partir dessa condição, torna-se relevante o esforço de criar 
questionamentos e encorajar os alunos no mesmo processo, para que o filosofar 
esteja presente no ambiente escolar, e não apenas a repetição da reflexão feita 
por outros.   



 
 

163 
 

construir reflexões e questionamentos que os ajudem na 
compreensão de si, dos outros e do mundo, e 3) encararem-se como 
indivíduos que fazem escolhas, mas que devem ser conscientes do 
porquê e a partir de que as fazem.  

 
Filosofia e filosofar se encontram unidos, então, no mesmo 
movimento, tanto o da prática filosófica como o do Ensino 
de Filosofia. Portanto, ensinar Filosofia e ensinar a filosofar 
conformam uma mesma tarefa de desdobramento filosófico, 
em que professores e alunos compõe um espaço comum de 
pensamento. É em virtude disso que avaliamos que todo 
Ensino de Filosofia deveria ser, em sentido estrito, um ensino 
filosófico (Cerletti, 2009, p.19). 
 

 É interessante notar como a fala de Cerletti conecta-se com o 
que foi argumentado anteriormente. A aula de Filosofia deve 
consistir em uma possibilidade para o próprio filosofar. É por essa 
razão que os textos, ideias ou discussões usadas pelo professor 
acabam sendo um meio ou apenas uma ferramenta para o 
desenvolvimento da Filosofia. Enquanto o professor conduz uma 
aula a partir de um determinado assunto, por exemplo, ele pode se 
valer de diversos instrumentos. Porém, esses instrumentos devem ser 
um meio para alcançar o objetivo primordial, que é a atividade do 
filosofar. Nesse sentido, o Ensino de Filosofia consistiria na própria 
atitude de filosofar, na medida em que tanto o aluno quanto o 
professor se tornam capazes de desenvolver seus próprios 
questionamentos e reflexões em um mesmo ambiente.  
 Assim, Cerletti continua dizendo que: 
 

De acordo com o assinalado, o professor será, em alguma 
medida, filósofo, já que mostrará e se mostrará em uma 
atividade em que expressa o filosofar. Isso não quer dizer 
que ele deva ensinar uma Filosofia própria, mas que desde 
uma posição filosófica – a sua ou a que adote – filosofará 
junto com seus alunos (Cerletti, 2009, p. 19). 

 

 Precisamente, a proposta desse trabalho se guia por esse 
preceito. O professor não deve agir como um “doutrinador” que dita 
regras ou uma Filosofia a ser seguida. Mas é um filósofo que se torna 
assim ao passo que ensina Filosofia, pois ao fazer isso está 



 
 

164 
 

filosofando. Em um mesmo espaço, o aluno faz parte do mesmo 
processo, mas sem estar refém de um “conteúdo”. Isso tem algumas 
implicações práticas. Se pensarmos em uma aula em que é proposto 
um debate acerca de uma problemática específica, torna-se 
importante que o professor participe juntamente com os alunos. É 
por essa razão que rodas de conversas podem ser muito ilustrativas 
no papel de “simular” uma espécie ágora contemporânea que ganha 
vida no espaço comum da sala de aula. Nessa situação, o professor 
faz parte assim como os alunos, sem ser encarado como alguém com 
a opinião mais importante ou “melhor” que de outros. 
Consequentemente, cada opinião, questionamento e reflexão 
proposta surgirá a partir do filosofar do proponente, seja ele um 
aluno ou o professor. Por esse motivo, as ferramentas e meios 
utilizados no Ensino de Filosofia devem promover a autonomia, isto 
é, que os sujeitos sejam capazes de formular e prosseguir com suas 
próprias reflexões, fazendo do filosofar uma realidade na sala de 
aula.  
 

Em última instância, todo ensino filosófico consiste 
essencialmente em uma forma de intervenção filosófica, seja 
sobre textos filosóficos, sobre problemáticas filosóficas 
tradicionais, seja até mesmo sobre temáticas não habituais 
da Filosofia, enfocadas desde uma perspectiva filosófica 
(Cerletti, 2009, p.19). 

 

Há algumas formas de compreender isso. A princípio, o 
professor argentino comenta que essa “intervenção” significa o meio 
ou abordagem usada em uma determinada aula ou assunto: “Poder-
se-á abordar e consequentemente ensinar, por exemplo, Nietzsche 
desde a perspectiva filosófica de Heidegger ou de Deleuze, ou Hegel 
desde a de Marx, Aristóteles desde Tomás de Aquino [...]” (Cerletti, 
2009, p. 20). Entende-se que a abordagem descrita aqui seria voltada 
mais para o aspecto da ideia ou da forma, ou a “maneira” que aquela 
determinada ideia ou discussão se desenvolveria a partir da 
proposta de determinado autor ou até mesmo do próprio docente. 
Com isso, o problema a ser tratado é justamente que não se ensina 
Filosofia de “lugar nenhum”, a partir de uma pretensa postura neutra 



 
 

165 
 

(Cerletti, 2009). Ou seja, a “intervenção” seria o processo de assumir 
uma abordagem deliberadamente e trabalhar a partir daquilo.  

Paralelamente, outra forma de compreender o que Cerletti 
argumenta é pensar na aula como um evento único em que se 
desdobra o filosofar através do seu ensino. Para tal acontecimento, 
assumimos que é necessária uma “intervenção” satisfatória e efetiva. 
Mas o que significa isso? No nosso entendimento, seriam os 
instrumentos ou ferramentas que compõe a estrutura da aula. 
Temos de lembrar que o ensino, por sua vez, flui a partir de uma aula. 
Ou seja, a Filosofia e seu ensino estão também ligadas a uma 
“intervenção”, a uma estrutura que relaciona diretamente 
conhecimento (o fazer filosófico), os agentes (alunos e professores) e 
seus instrumentos.  

Em consonância com Cerletti, desenvolver uma aula de 
Filosofia inclui: 1) ter em mente de maneira clara uma ideia do que 
seja Filosofia e seu consequente ensino, 2) que a realização do 
ensino filosófico está relacionado a uma “intervenção”, e 3) que o 
professor  deve ser responsável por promover na escola um local 
com as condições necessárias para o fazer filosófico: 
“Consequentemente, um curso filosófico deveria constituir-se em um 
âmbito em que possam ser criadas as condições para a formulação 
de perguntas filosóficas, e no qual se possa começar a encontrar 
algumas respostas” (Cerletti, 2009, p. 21). Essas condições estariam 
relacionadas aos aspectos estruturais mencionados a pouco. Além 
disso, é plausível pensar que o professor, não somente o de Filosofia, 
se depare com muitos desafios e dificuldades. Por isso, é importante 
refletir que a tarefa de “criar condições” para o Ensino de Filosofia 
deve envolver ferramentas que são úteis para vencer as dificuldades.  
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

No caminho do que foi defendido neste capítulo, o Ensino de 
Filosofia foi apontado como um problema a ser discutido. Foi visto 
primeiramente que para responder “Que é ensinar Filosofia?”, seria 



 
 

166 
 

necessário responder “Que é Filosofia?”. Ou seja, a Filosofia anda 
junta com o seu Ensino de maneira que ensinar Filosofia é, 
basicamente, filosofar. Por conseguinte, o Ensino de Filosofia seria 
um espelho da concepção de Filosofia que se tenha em mente. E 
assim, todo Ensino de Filosofia está relacionado a uma intervenção.  
 

REFERÊNCIA BIBLIOGRÁFICAS 

 
ASPIS, R. P. L. O professor de Filosofia: O Ensino de Filosofia no Ensino 
Médio como experiência filosófica. In: Cadernos CEDES, 2004. 

CERLETTI, A. O Ensino de Filosofia como problema filosófico. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2009.  

CERLETTI A. Ensino de Filosofia e Filosofia do ensino filosófico. In: 
GALLO, S.; CORNELLI, G.; DANELON, M. (Org.). Filosofia do Ensino de 
Filosofia. Petrópolis: Vozes, 2003. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

167 
 

Capítulo 9 
  
 

PROF-FILO ENTRE 2018 E JANEIRO DE 2022: NOTAS 
PARA PENSAR AS PESQUISAS SOBRE ENSINO DE 

FILOSOFIA 
 
 

Bárbara N. Honorato de Sousa84 

Pedro Gontijo85 
 

INTRODUÇÃO 

Dussel (2009), nos propõe pensar que todos os povos são 
interpelados pelos interrogantes mais fundamentais da existência e 
que de diferentes formas respondem a esses interrogantes. Dessa 
forma a filosofia pode estar presente em todos os povos e torna a 
demarcação de lugar ou tempo em que foi criada sem sentido. Ainda 
assim, na tradição ocidental, ainda hegemônica entre nós, a filosofia 
está presente na história ao menos há 2.500 anos (Ribeiro, 1998).  

Seguindo essa linha de raciocínio podemos considerar que a 
filosofia é uma área antiga, mas e seu ensino é tão antigo quanto? 
Sócrates ao ir para a Ágora com seus seguidores e abordar 
cidadãos atenienses estava ali ensinando filosofia, ensinando a 
filosofar? Consideremos que sim e se partimos desse ponto, pode-se 
considerar então o ensino de filosofia tão antigo, quanto o filosofar, 
ainda que a compreensão do que seja seu ensino e a diversidade de 
formas nos coloque questões para pensar se ao falar de ensino de 
filosofia ao longo da história, estamos mesmo falando da mesma 
coisa. Mas o que é ensinar filosofia? Cerletti (2009) aborda que 
encararmos essa pergunta é também nos defrontarmos com uma 

 
84 Doutoranda do Programa de Pós-Graduação Metafísica e Mestre em Metafísica 
pela Universidade de Brasília. Professora da educaçãobásica das áreas de 
filosofia e sociologia.  
85 Professor do Departamento de Filosofia da Universidade de Brasília. Atua 
também no Programa de Pós-Graduação em Metafísica e no Mestrado 
Profissional em Filosofia – PROF-FILO. É filiado à ABEFIL. 



 
 

168 
 

outra: o que é aprender filosofia? Ambas as perguntas não são 
simples de serem respondidas. Elas se interligam com a forma de ver 
a filosofia, o que é filosofia se expressa na maneira de seu ensino. 

O ensino dessa disciplina no âmbito escolar brasileiro 
consolida-se em 1920 e 1930, segundo Celso Favaretto (2013), em 1961 
ela deixa de ser uma disciplina obrigatória com a lei 4.024/61, na 
década seguinte ela praticamente desaparece do currículo escolar 
com a lei 5.692/71 pelo governo da Ditadura Civil Militar Brasileira. 
Passado muitas décadas, a lei que tornará seu ensino obrigatório 
novamente é de 2008, a lei 11.684. Diante dessa formalização abriu-se 
a necessidade de se questionar sobre a mão de obra para ensinar 
filosofia nas escolas públicas e privadas em todo o território 
brasileiro. Por conseguinte, esse profissional professor/a de filosofia 
necessita de formação, inclusive a formação para a docência no 
ensino de filosofia, em como ensinar filosofia. Do mesmo modo que o 
professor de matemática deve ocupar-se no como ensinar 
matemática e o de química com o ensino de química.  

Tendo esse aspecto como horizonte, após a constituição de 
1988 e da LDB (Lei de Diretrizes e Bases da Educação Brasileira) de 
1996, de que os professores devem ser uma mão de obra qualificada 
para ensinar suas respectivas disciplinas e conteúdos, vê-se a 
importância de fomentar políticas públicas que proporcionassem 
tal feito. Diante disso no PNE 2014-2024 (Plano Nacional de Educação) 
foi elaborado como meta 16: 

 
Formar, em nível de pós-graduação, 50% (cinquenta por 
cento) dos professores da educação básica, até o último 
ano de vigência deste PNE, e garantir a todos (as) os (as) 
profissionais da educação básica formação continuada 
em sua área de atuação, considerando as 
necessidades, demandas e contextualizações dos 
sistemas de ensino. (BRASIL, 2014)  
 

Assim, diante de tal contexto e antes da definição dessa meta 
de ter metade dos professores da educação básica com formação 
de pós-graduação, foi criado em 2011 o ProEB/CAPES - Programa 
Profissional para Professores da Educação Básica, o qual tem como 



 
 

169 
 

finalidade a melhoria da qualidade do ensino nas escolas da 
Educação Básica pública brasileira, à medida que:  

 

i) valoriza as experiências advindas da prática do 
professor ao mesmo tempo que colabora, através dos 
trabalhos realizados, para o desenvolvimento de 
materiais e estratégias didáticas que ensejam a 
melhoria do desempenho de aprendizagem dos alunos; 
ii) cria uma rede de reflexão sobre a realidade da 
Educação Básica pública brasileira apontando 
perspectivas de mudanças e respostas aos problemas 
do cotidiano da escola e da sociedade. (CAPES, 2023)  

 

Essas finalidades tornam os PROFs/PROEB, mestrados e 
doutorados profissionais, voltados para a formação continuada de 
professores e professoras, uma oportunidade de formação stricto 
sensu de qualidade. "Em sua essência, os PROFs concentram-se em 
dois grandes objetivos, independentemente do nível de formação(...). 
O primeiro se relaciona à formação teórico metodológica e 
epistemológica de professores que atuam na Educação Básica´´ 
(CAPES, 2023) e o segundo objetivo "diz respeito à produção de 
conhecimento vinculado ao processo de ensino-aprendizagem e às 
melhorias de diferentes aspectos no âmbito da Educação 
Básica"(CAPES, 2023). Esses dois objetivos tem um horizonte de união 
de prática, teoria, teoria e prática. Pois, ele valoriza a experiência 
docente e espera que com o aporte teórico necessário ele consiga 
criar a aprimorar teorias. 
      O primeiro PROF foi criado em 2011, o ProfMat e ao longo dos 
anos, foram sendo desenvolvidos os demais nas áreas de história, 
sociologia, geografia, biologia e outras, totalizando 13 áreas 
contempladas. Todas as áreas tendo como objetivo a formação 
continuada de qualidade dos professores da educação básica. 

 No que concerne a área de filosofia, o PROF-FILO foi criado em 
2017 (Velasco, 2019), mestrado profissional voltado aos professores e 
professoras de filosofia da educação básica, o qual conta hoje com 
25 Universidades cadastradas e é coordenado pela Universidade 
Federal do Paraná. O PROF-FILO propiciou o aumento substancial 



 
 

170 
 

do número de pesquisas na área de ensino de filosofia que antes 
eram desenvolvidas de forma dispersa em programas de pós-
graduação em educação ou eventualmente em programas de outras 
áreas.  

O trato como conteúdo específico filosófico, isto é, como 
conceitos, e o trato como âmbito didático-pedagógico direcionado 
para a educação filosófica. Pensando sobre esse marco na produção 
de pesquisas sobre ensino de filosofia é que nos propusemos a 
pesquisar sobre as pesquisas, ou seja, analisar o que se está 
produzindo como pesquisa a respeito do ensino de filosofia no 
PROF-FILO. Tendo esse aspecto como horizonte, fazer pesquisa 
sobre o que está sendo pesquisado no PROF-FILO é um dos 
caminhos possíveis para entender as possíveis potencialidades do 
campo de ensino de filosofia.  

Poderíamos buscar uma análise do que é especificamente 
filosófico ou do caráter didático-pedagógico das produções das 
dissertações, mas buscamos aqui apresentar algo um passo 
anterior que é o explorar os próprios dados sobre quem participa 
do PROF-FILO. Diante disso, foi realizada a leitura de 309 
dissertações alocadas no site da UFPR, em ordem alfabética, entre 
os anos de defesa: 2018 a 2022 e, com isso, foi feito um levantamento 
de dados, tanto do perfil dos estudantes, quanto dos produtos 
produzidos nesse referido período. Abaixo, apresentamos com 
algumas notas, os primeiros resultados dessa investigação referente 
a esses três tópicos. 

 

METODOLOGIA  
 

Esta pesquisa utilizou uma metodologia qualiquantitativa 
para fazer uma análise sobre a produção filosófica dos mestrandos 
e mestrandas do PROF-FILO entre 2018 e 2022 (janeiro). Para tal foi 
utilizado a análise de conteúdo de Bardin (2011), mineração de texto 
de Feldman e Sanger (2007) e estudo sociobibliométrico de Zainni e 
Maugnaini (2015). O objetivo desta metodologia foi conseguir 



 
 

171 
 

delinear um possível perfil do mestrando do PROF-FILO, abordando 
sexo, região e Estado e delinear que possíveis produtos foram 
produzidos por esses mestrandos e mestrandas no referido período.  

O primeiro passo foi fazer uma análise do corpus da pesquisa, 
no nosso caso as 309 dissertações, depois foi realizado a exploração 
do conteúdo, criando palavras-chave e temas. O qual pode ser 
observado na tabela abaixo:  
 Quadro 1 - Síntese dos itens presentes na ficha descritiva de caracterização 
das dissertações do mestrado profissional de Filosofia de 2018 a janeiro 2022 

Nº Item  
1 Nome da instituição 
2 Ano de conclusão 
3 Autor/autora 
4 Sexo orientando/orientanda  
5 Unidade da federação 
6 Nome do orientador/ orientadora  
7 Sexo orientador/orientadora 
8 Qual produto foi apresentado? 
9 Abordou sobre o novo ensino médio?  
10 Levou em conta a BNCC? 
11 A dissertação e a produção do produto foram voltadas para 

qual segmento de ensino?  
12 observação 

Fonte: Os próprios autores  

Depois do levantamento por meio das palavras-chave foi feita 
a síntese dos resultados. "A análise de conteúdo é um conjunto de 
técnicas que visa descrever e interpretar o conteúdo das 
comunicações" (BARDIN, 2011, p. 37).  E a técnica de pesquisa foi a 
mineração de textos usando softwares como Pyton procurando os 
marcadores de estado brasileiros principalmente, combinada a essa 
técnica foi utilizado a análise de dados sóciobibliométricos para 
fazer a análise de métricas de pesquisa como o sexo biológico, a 
região e a instituição de onde adveio, por exemplo, a dissertação 
que foi analisada, "A sociobibliometria permite cruzar dados 
bibliométricos com variáveis sociais, como gênero e afiliação 
institucional" (ZANNI; MUGNAINI, 2015, p. 245). 



 
 

172 
 

1- Dados levantados do PROF- FILO 2018-2022 (No banco de 
dissertações da página da UFPR)86 

Ao analisarmos as 309 dissertações efetuadas no referido 
período constatamos dados interessantes quanto ao impacto dessa 
política pública no que concerne o perfil dos mestrandos e 
mestrandas.  

1.1 - Dados gerais do PROF-FILO (2018-2022) 

1.1.1 - Dissertações disponíveis no site da UFPR por ano (2018-2022) 

 

Tabela 1 - Quantidade e porcentagem de dissertações disponíveis 
no site da UFPR por ano (2018-2022), considerando apenas o mês de 

janeiro de 2022 

ANO 
QUANTIDAD
E   %  

2018 3 1% 
2019 132 43% 
2020 86 28% 
2021 83 27% 
2022 5 2% 

 Fonte: Os próprios autores 
Esse quadro sobre o quantitativo anual de produção de 

dissertações é compreensível levando-se em conta que o programa 
iniciou em 2017, tendo a maior parte de suas defesas ocorrendo em 
2019. A queda no número de defesas em 2020 e 2021 precisaria ser 
melhor avaliada tendo em vista a pandemia da COVID 19 que 
impactou o funcionamento das instituições de ensino e, 
consequentemente, das pesquisas.  

 
1.1.2 - Dissertações defendidas entre 2018 e janeiro de 2022 por 
estado e por instituição 

 
86 a delimitação informando que eram as dissertações que estavam disponíveis na 
página pública da UFPR é importante, pois pode ser que o quadro de defesas de 
dissertações possa ser diferente daquele que já estava disponível na página. Pode 
ter ocorrido de alguma ou algumas instituições não terem enviado os arquivos 
das dissertações defendidas até a data considerada nessa pesquisa. Nesse 
período apenas 16 instituições faziam parte da rede que oferecia o mestrado 
profissional em filosofia. 



 
 

173 
 

Procuramos verificar como cada estado e cada instituição 
esteve presente no quadro geral de dissertações defendidas. Abaixo 
temos esse dado agregado por estado e em seguida por instituição.  

 
Tabela 2 - Número de dissertações defendidas entre 2018 e 2022 

por estado 

UNIDADE 
FEDERATIVA 

QUANTIDADE                                                   % 

Amazonas  13 4% 
Ceará  26 8% 
Espírito Santo  10 3% 
Maranhão 27 9% 
Mato Grosso do Sul 13 4% 
Mato Grosso  11 4% 
Minas Gerais  19 6% 
Paraíba  11 4% 
Paraná  40 13% 
Pernambuco 48 16% 
Piauí  33 11% 
Rio Grande do Norte 24 8% 
São Paulo  20 6% 
Tocantins  14 5% 

                                                   Fonte: Os próprios autores  
Observamos a partir da tabela acima que o estado que mais 

produziu dissertações no referido período foi Pernambuco, seguido 
também dos estados do Paraná, Piauí, Maranhão, Ceará, sendo 
então os 5 estados que mais produziram. A região nordeste teve 
predominância como a região que provavelmente mais produziu 
dissertações entre 2018 e janeiro de 2022 no PROF-FILO com 48% das 
dissertações.  

 

Tabela 3- Número de dissertações defendidas por instituição entre 
2018 e 2022 

Nome da 
instituição  Quantidade          % 
UERN  24                          8%  
UFABC 16                          5% 
UFAM 13                          4% 
UFC 26                          8%              
UFCG 12                          4% 



 
 

174 
 

UFES 10                          3% 
UFMA 27                          9%            
UFMS 12                          4% 
UFMT 12                          4% 
UFPE 47                          15% 
UFPI 33                          11% 
UFPR 21                          7% 
UFScar  4                            1% 
UFT 14                          5% 
UNESPAR 19                          6% 
UNIMONTES 19                          6% 
Total 309 

 

A tabela acima desagrega os dados da tabela anterior 
informando por instituição os quantitativos e percentuais de 
produção. Sendo o Nordeste a região com mais instituições 
participantes do PROF-FILO, era esperado e foi confirmado que teve 
mais dissertações defendidas.    

 
1.1.2 Dados concernentes ao número de homens e mulheres que 
defenderam suas dissertações entre 2018 e 2022 no PROF-FILO, bem 
como de orientadoras e orientadores 

Abaixo temos a tabela e o gráfico informativo sobre o sexo dos 
mestrandos e mestrandas. Sendo que tal dado foi levantado com 
base no primeiro nome fornecido na dissertação, assim como feito 
no trabalho Especial ANPOF 8M: 30 anos de desigualdade de gênero 
na filosofia acadêmica brasileira87, o qual foi publicado no ano de 
2024.  

       Tabela 4 – Sexo dos orientandos dos trabalhos defendidos no 
PROF-FILO entre 2018-2022  

 
87 Em 2024 foi postado no site da ANPOF o artigo Especial Anpof 8M: 30 anos de 
desigualdade de gênero na filosofia acadêmica brasileira | ANPOF  para mostrar 
como a presença das mulheres na pós-graduação de filosofia no Brasil ainda é 
muito pequena. Para tal eles apresentaram dados de pesquisa feitos pelo grupo 
Dataphilo, o qual teve como objetivo mostrar o perfil das pessoas que fazem pós-
graduação em filosofia no Brasil e ajudar a entender a estrutura da pós-
graduação. Os dados dessa pesquisa bem como as demais informações sobre o 
artigo podem ser encontrados no seguinte link: Especial Anpof 8M: 30 anos de 
desigualdade de gênero na filosofia acadêmica brasileira | ANPOF. Acessado em 
07/05/2025.  

https://anpof.org.br/comunicacoes/coluna-anpof/especial-anpof-8m-30-anos-de-desigualdade-de-genero-na-filosofia-academica-brasileira#:%7E:text=Em%20rela%C3%A7%C3%A3o%20%C3%A0%20desigualdade%20de,defendidos%20na%20%C3%A1rea%20de%20filosofia.
https://anpof.org.br/comunicacoes/coluna-anpof/especial-anpof-8m-30-anos-de-desigualdade-de-genero-na-filosofia-academica-brasileira#:%7E:text=Em%20rela%C3%A7%C3%A3o%20%C3%A0%20desigualdade%20de,defendidos%20na%20%C3%A1rea%20de%20filosofia.
https://anpof.org.br/comunicacoes/coluna-anpof/especial-anpof-8m-30-anos-de-desigualdade-de-genero-na-filosofia-academica-brasileira#:%7E:text=Em%20rela%C3%A7%C3%A3o%20%C3%A0%20desigualdade%20de,defendidos%20na%20%C3%A1rea%20de%20filosofia.
https://anpof.org.br/comunicacoes/coluna-anpof/especial-anpof-8m-30-anos-de-desigualdade-de-genero-na-filosofia-academica-brasileira#:%7E:text=Em%20rela%C3%A7%C3%A3o%20%C3%A0%20desigualdade%20de,defendidos%20na%20%C3%A1rea%20de%20filosofia.


 
 

175 
 

Sexo 
orientando 

Contagem de Sexo orientando                                      
% 

F 
89                                                                                         
29% 

M 
220                                                                                       
71% 

Total 
309                                                                                      
100% 

Fonte: Os próprios autores  

Como podemos observar o número de pessoas do sexo 
feminino que defenderam as suas dissertações entre 2018 e janeiro 
de 2022 foi apenas de apenas 29% e do sexo masculino 71%. O que 
indica uma presença muito maior de homens do que de mulheres, 
que conseguiram defender suas dissertações no PROF-FILO no 
referido período. Esse dado não fica distante do encontrado no 
estudo publicado na ANPOF que constatou que entre 1992 e 2021 nos 
Programas de Pós-Graduação de filosofia foram defendidos 12.353 
trabalhos e destes 8.512 foram de homens. 3. 457 foram de mulheres 
e 384 não foram identificados, sendo então em porcentagem 68% dos 
trabalhos foram defendidos por homens e apenas 27,99% foram 
defendidos por mulheres (Araujo, et al, 2024). 

Quando pensamos na razão de tal situação, podemos apontar 
várias hipóteses, mas não há como deixar de fora a questão da 
desigualdade de gênero presente em nossa sociedade. Primeiro 
podemos partir de um fator muito presente na sociedade brasileira 
que é patriarcal, o trabalho de cuidado dentro das famílias 
brasileiras é ainda realizado em sua maioria por mulheres como foi 
comprovado pela Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílio (Pnad) 
Contínua 2022, realizada pelo Instituto Brasileiro de Geografia e 
Estatística (IBGE), que mostrou que as mulheres ficam, em média 21,3 
horas semanais nessas atividades, enquanto os homens 11,7 horas 
(Moura - agência Brasil, 2024).  

Diante de tal dado percebemos que as mulheres possuem um 
acúmulo de tarefas, além do trabalho realizado fora de casa, há uma 
predominância das mesmas nos trabalhos de cuidado, que tempo 
sobra para fazer pesquisa? E fazê-la de qualidade? Lembrando que 
um mestrado e um doutorado exigem de seus mestrandos e 



 
 

176 
 

doutorandos dedicação exclusiva ou quase exclusiva. Além desse 
fator, Araújo, et al (2024) apontou que quanto mais mulheres se veem 
na filosofia, mais mulheres irão querer continuar seus estudos nesta 
área, pois em muitos casos as ementas nas disciplinas dos cursos de 
filosofia trazem majoritariamente filósofos e não filósofas (Pugliesi, 
2019;2020). Andrade e Gontijo (2020) corroboram com essa 
constatação ao analisarem o fato de as mulheres serem pouco ou 
nada lidas em departamentos de filosofia no Brasil. 

Abaixo apresentamos 03 tabelas com os dados organizados 
por região, estado, instituição superior. 

 
Tabela 5 - cruzamento sexo mestrando e região nas dissertações 

defendidas no PROF-FILO entre 2018 e 2022 

Sexo 
orientando 

Região do 
Brasil  

Quantidade de 
mestrandos 

% 

F CO 5 2% 
 N 8 3% 
 NE 48 16% 
 S 15 5% 
 SE 13 4% 
F Total  89 29% 
M CO 22 7% 
 N 20 6% 
 NE 122 39% 
 S 24 8% 
 SE 32 10% 
M Total  220 71% 
TOTAL  309  

Fonte: Os próprios autores  

Ao analisar a tabela acima vemos que a região com maior 
número de mulheres que defenderam suas dissertações no período 
de 2018 a 2022 foi a região Nordeste, seguida do sul, sudeste, norte e 
centro-oeste. É válido ressaltar que nesse período tínhamos apenas 
16 instituições participando do PROF-FILO. Mas mesmo dentro desta 
amostra percebemos a predominância no número de homens que 
defenderam suas dissertações. 

 

 



 
 

177 
 

 

Tabela 6 – Sexo dos mestrandos e região - produção de 2018 a 
2022 

UNIDADE DA 
FEDERAÇÃO 

SEXO 
MESTRANDO 

QUANTIDADE  % 

Amazonas  F 4 31% 
 M 9 69% 
Amazonas  Total  13  
Ceará  F 7 27% 
 M 19 73% 
Ceará  Total  26  
Espírito Santo  F 1 10% 
 M 9 90% 
Espírito Santo Total  10  
Maranhão F 9 33% 
 M 18 67% 
Maranhão Total  27  
Mato Grosso do Sul F 3 23% 
 M 10 77% 
Mato Grosso do Sul 
Total 

 13  

Mato Grosso  F 1 9% 
 M 10 91% 
Mato Grosso  Total  11  
Minas Gerais  F 7 37% 
 M 12 63% 
Minas Gerais  Total  19  
Paraíba  F 3 27% 
 M 8 73% 
Paraíba  Total  11  
Paraná  F 15 38% 
 M 25 63% 
Paraná  Total  39  
Pernambuco F 11 23% 
 M 37 77% 
Pernambuco Total  48  
Piauí  F 12 36% 
 M 21 64% 
Piauí  Total  33  
Rio Grande do Norte F 7 29% 
 M 17 71% 
Rio Grande do Norte 
Total 

 24  

São Paulo  F 6 30% 
 M 14 70% 
São Paulo  Total  20  



 
 

178 
 

Tocantins  F 3 21% 
 M 11 79% 
Tocantins  Total  14  

Fonte: Os próprios autores 

Tabela 7 – Sexo dos mestrandos por instituição de ensino 

Nome da 
instituição  

Sexo 
orientando 

quantidade  % 

UERN  F 7 29% 
 M 17 71% 
UFABC F 6 38% 
 M 10 63% 
UFAM F 4 31% 
 M 9 69% 
UFC F 7 27% 
 M 19 73% 
UFCG F 4 33% 
 M 8 67% 
UFES F 1 10% 
 M 9 90% 
UFMA F 9 33% 
 M 18 67% 
UFMS F 3 25% 
 M 9 75% 
UFMT F 1 8% 
 M 11 92% 
UFPE F 10 21% 
 M 37 79% 
UFPI F 12 36% 
 M 21 64% 
UFPR F 7 33% 
 M 14 67% 
UFScar  M         4 100% 
 F 0 0% 
UFT F 3 21% 
 M 11 79% 
UNESPAR F 8 42% 
 M 11 58% 
UNIMONTES F 7 37% 
 M 12 63% 
    

Fonte: Os próprios autores 

Os dados das duas tabelas acima explicitam que essa 
tendência de maioria de mestrandos do sexo masculino como sendo 
comum em todas os estados e instituições, havendo diferenças entre 



 
 

179 
 

elas, mas nenhuma que inverta ou mostre uma igualdade. Outro 
dado censitário interessante de se observar é a presença das 
mulheres na atividade de orientação no PROF-FILO. Se olharmos o 
número de trabalhos orientados por mulheres no período de 2018 a 
2022 percebemos também que a situação não é muito diferente. 

 

Tabela 8 - Quantidade e porcentagem do sexo dos orientadores 
das 309 dissertações orientadas entre 2018 e 2022 

SEXO 
ORIENTADOR QUANTIDADE % 
F 60 19% 
M 249 81% 
TOTAL 309  

Fonte: Os próprios autores 

Araújo (2016, 2019) e Ramos et al (2023) abordaram em suas 
pesquisas como a desigualdade no quesito orientação é grande nas 
pós-graduações, pois em maioria os trabalhos são orientados por 
professores homens e não por professoras mulheres. E percebemos 
no PROF-FILO, que há a reprodução de características do que se vê 
nos mestrados acadêmicos.  

Tabela 9 - Cruzamento sexo do orientador e região 

Região do 
Brasil  

SEXO 
ORIENTADOR 

QUANTIDADE DE 
ORIENTAÇÕES 

% 

CO F 9 33% 
 M 18 67% 
CO Total  27  
N F 1 1% 
 M 27 99% 
N Total  28  
NE F 34 20% 
 M 136 80% 
NE Total  170  
S F 8 21% 
 M 31 79% 
S Total  39  
SE F 8 18% 
 M 37 82% 
Total  309  

Fonte: Os próprios autores  



 
 

180 
 

Se olhamos para esse mesmo dado, esmiuçando o sexo dos 
orientadores por região, percebemos que não nenhuma das 5 
regiões obteve mais orientações das dissertações por parte das 
mulheres que de homens. Majoritariamente as produções foram de 
homens salientando então mais uma vez o argumento de que a área 
de filosofia tem uma predominância desse grupo, principalmente 
quando se trata da pós-graduação.  
1.1.3 - Novo Ensino Médio 

Um dos tópicos investigados foi se as dissertações de 
mestrado na primeira quadrienal já tiveram a preocupação em 
investigar ou problematizar o Novo Ensino Médio aprovado em 2017, 
tendo a BNCC aprovada no ano seguinte e o processo de 
implementação nos anos posteriores.  

Tabela 10 – Abordou ou não sobre o novo ensino médio 
Aborda sobre o novo ensino 
médio Quantidade                      % 
não  289                                   93,5% 
sim 20                                      6,5% 
Total 309 

Fonte: Os próprios autores 

Percebemos por meio dos dados acima que o Novo Ensino 
Médio não foi uma preocupação no referido período de 2018 a 2022 
para os mestrandos e mestrandas. Isso pode ter se devido ao fato 
que a implementação do mesmo se deu apenas a partir de 2022, 
sendo feito por etapas, em 2022 o primeiro ano, em 2023 o segundo 
ano e em 2024 o terceiro ano do ensino médio.  

Tabela 11 - BNCC como referência   

Usa a BNCC             Quantidade                           % 
não  212                                        69% 
sim 97                                         31% 
Total  309                                       100% 

Tabela elaborada pelos autores  

A BNCC não foi usada como referencial para a maioria dos 
mestrandos do PROF-FILO, talvez por esse documento ter sido 
implementado durante o período em que fizemos o recorte de tempo 
da pesquisa ou talvez por razões estruturais de como esse texto 



 
 

181 
 

havia sido elaborado. Há que se verificar em outras pesquisas sobre 
períodos posteriores se a reforma do Ensino Médio e a BNCC 
impactaram a produção das pesquisas no PROF-FILO. 
 
1.1.4 - Produtos Educacionais 

Buscou-se verificar nos resumos e, em alguns casos nos textos 
das dissertações a forma como citaram os produtos educacionais 
resultantes e propostos pelas pesquisas. A categorização encontrou 
diferentes problemas para ser efetuada, como o fato de usarem 
diferentes termos para se referir à mesma atividade ou usar os 
mesmos nomes para atividades diferentes. No grupo das 309 
dissertações pesquisadas encontramos: 

Tabela 12 - Quantidade e porcentagem de produtos produzidos 
(2018-2022) 

PRODUTOS 
QUANTIDADE DE 
PRODUTOS              

% 

 grupo focal 1 0.32% 
    
 planos de aula  1 0.32% 
 sequência didática  2 0.65% 
Análise de 
metodologias  1 

0.32% 

análise do currículo 1 0.32% 
aplicativo  1 0.32% 
caderno de 
atividades  2 

0.65% 

canal de vídeos  1 0.32% 
capacitação de 
professores  1 

0.32% 

cartilha 1 0.32% 
curso online  1 0.32% 
dicionário  1 0.32% 
Jogo 2 0.65% 
Método de avaliação  3 0.97% 
metodologia de 
ensino 176 

56.96% 

Metodologia de 
pesquisa  1 

0.32% 

NPI (não foi possível 
identificar) 28 

9.06% 

Pesquisa ação  12 3.88% 
pesquisa 
intervenção  43 

13.96% 



 
 

182 
 

Plano de ensino 1 0.32% 
planos de aula  1 0.32% 
   
Projeto  9 2.91% 
proposta de 
currículo 1 

0.32% 

   
sequência didática 18 5.83% 
Total 309  

Tabela elaborada pelos autores 

Percebemos a partir da tabela acima que o produto mais 
produzido nas dissertações do PROF-FILO foi as metodologias de 
ensino. Seja usando metodologias já existentes e as realocando de 
acordo com cada contexto vivenciado, seja tentando criar 
metodologias a partir de outras. Em seguida, temos a pesquisa 
intervenção, aspecto que nos chamou muito a atenção, pois esses 
só podem ser expostos como produtos por meio de seus relatos de 
experiência  

Em terceiro lugar obtivemos o dado de 28 dissertações em que 
não se foi possível identificar o produto. O quarto foram as 
sequências didáticas e em quinto a pesquisa ação, dado que 
também nos acendeu reflexões em como os professores de filosofia 
no PROF-FILO apresentam interesse em produzir produtos que 
tivessem como proposta algum tipo de movimento ou criação de 
movimento dentro da forma e do espaço do ensino de filosofia.  

Os demais produtos se apresentaram em menor quantidade 
menor que dez ou igual a um. Dentre eles jogos, aplicativos, cursos 
de formação, métodos de avaliação, planos de ensino e planos de 
aula.  

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Esses são alguns tópicos analisados no PROF-FILO e o 
desenvolver a pesquisa nos revela a importância de continuá-la para 
melhor mapear diferentes aspectos das que o PROF-FILO tem 
produzido. Tanto por ser uma política pública, como por contribuir 
para o crescimento das pesquisas sobre ensino de filosofia se faz 



 
 

183 
 

necessário analisá-lo para apontar as possibilidades, 
potencialidades e limites em cada período histórico. O período 
analisado quase corresponde à primeira quadrienal de 
funcionamento do PROF-FILO, o que permite comparações com o 
período subsequente. 

Os dados sobre a participação das mulheres no PROF-FILO 
podem nos levar a pensar como reverter essa predominância 
masculina. Necessitamos, de forma mais ampla, mudar quando 
falamos de gênero e filosofia no nosso país. A presença de mulheres, 
nas ementas, nos departamentos, nas formações e na próprias pós 
é ainda muito baixa. Uma área milenar como a nossa não tem falta 
delas em sua história, mas falta de incentivo e apagamentos das 
nossas companheiras mulheres filósofas. Nos parece que 
precisamos enfatizar esse quesito até porque o PROF-FILO é uma 
política pública de formação de professores e deve garantir que 
todos e todas tenham acesso a ela. 

Os dados sobre a presença de referências do NEM e da BNCC 
podem sinalizar alguma demora em estar na pauta dos 
pesquisadores. Não sendo, então, uma preocupação ainda latente 
na prática docente naquele período, os mestrandos optaram na 
maioria por não abordar o Novo Ensino Médio e a BNCC em suas 
pesquisas. Ao pensarmos sobre tal questão nos perguntamos sobre 
os períodos posteriores que outras pesquisas poderão revelar. 

A pesquisa desenvolvida por Cirino, Neto e Medeiros (2025) a 
partir do núcleo do PROF-FILO da Universidade do Estado do Rio 
Grande do Norte-Uern/Campus Caicó revela o potencial da iniciativa 
de mapear o perfil dos participantes e análise de outros aspectos 
do PROF-FILO. Os dados coletados no período de 2017 a 2024 
permitem uma radiografia interessante de ser replicada em outros 
núcleos do PROF-FILO.  Da mesma forma a pesquisa desenvolvida 
por SALVIA e VELASCO (2025) sobre a produção no núcleo do PROF-
FILO da Universidade Federal do ABC. Há inúmeras questões que 
podem ser objetos de investigação no PROF-FILO.  

Sobre os produtos que são resultados das pesquisas, 
apresentamos apenas uma primeira tentativa de classificação, mas 



 
 

184 
 

a diversidade de tipos, temáticas e referenciais teóricos também 
merecem uma análise mais apurada que outras pesquisas podem 
problematizar e termos um mapeamento do que elas podem 
contribuir para professores e professoras de filosofia ampliarem 
seus repertórios para um ensino de filosofia mais qualificado. 

 
 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
 

ANDRADE, MM; GONTIJO, P. Uma Interrogação Acerca da Relação 
Entre a Filosofia e as Mulheres na Universidade. Problemata: Revista 
Internacional de Filosofia V. 11. n. 3(2020), p. 258-281. ISSN 2236-8612 
doi:http://dx.doi.org/10.7443/problemata.v11i3.53958. 

Araújo, C. (2019). Quatorze anos de desigualdade: mulheres na 
carreira acadêmica de Filosofia no Brasil entre 2004 e 2017. 
Cadernos de Filosofia Alemã: Crítica e Modernidade, 24(1), 2019, 13-33,, 
(https://doi.org/10.11606/issn.2318-9800.v24i1p13-33 

Araújo, C. (2016). Mulheres na Pós-Graduação em Filosofia no Brasil - 
2015. Associação Nacional de Pós-Graduação em Filosofia. Disponível 
em https://anpof.org.br/forum/mulheres-na-pos-graduacao-em-
filosofia-no-brasil/mulheres-na-pos-graduacao-em-filosofia-no-
brasil 

CAPES. Programa de Mestrado Profissional para Professores da 
Educação Básica - ProEB. Disponível em: 
https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-
programas/educacao-a-distancia/proeb. Acessado em: 22/01/2025. 

CAPES. Criada área de avaliação para programas de formação de 
professores. Disponível em: https://www.gov.br/capes/pt-
br/assuntos/noticias/criada-area-de-avaliacao-para-programas-
de-formacao-de-
professores#:~:text=Sobre%20o%20ProEB&text=O%20Programa%2C%

https://doi.org/10.11606/issn.2318-9800.v24i1p13-33
https://anpof.org.br/forum/mulheres-na-pos-graduacao-em-filosofia-no-brasil/mulheres-na-pos-graduacao-em-filosofia-no-brasil
https://anpof.org.br/forum/mulheres-na-pos-graduacao-em-filosofia-no-brasil/mulheres-na-pos-graduacao-em-filosofia-no-brasil
https://anpof.org.br/forum/mulheres-na-pos-graduacao-em-filosofia-no-brasil/mulheres-na-pos-graduacao-em-filosofia-no-brasil
https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-programas/educacao-a-distancia/proeb
https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-programas/educacao-a-distancia/proeb
https://www.gov.br/capes/pt-br/assuntos/noticias/criada-area-de-avaliacao-para-programas-de-formacao-de-professores#:%7E:text=Sobre%20o%20ProEB&text=O%20Programa%2C%20criado%20em%202011,%C3%A0%20melhoria%20da%20educa%C3%A7%C3%A3o%20b%C3%A1sica
https://www.gov.br/capes/pt-br/assuntos/noticias/criada-area-de-avaliacao-para-programas-de-formacao-de-professores#:%7E:text=Sobre%20o%20ProEB&text=O%20Programa%2C%20criado%20em%202011,%C3%A0%20melhoria%20da%20educa%C3%A7%C3%A3o%20b%C3%A1sica
https://www.gov.br/capes/pt-br/assuntos/noticias/criada-area-de-avaliacao-para-programas-de-formacao-de-professores#:%7E:text=Sobre%20o%20ProEB&text=O%20Programa%2C%20criado%20em%202011,%C3%A0%20melhoria%20da%20educa%C3%A7%C3%A3o%20b%C3%A1sica
https://www.gov.br/capes/pt-br/assuntos/noticias/criada-area-de-avaliacao-para-programas-de-formacao-de-professores#:%7E:text=Sobre%20o%20ProEB&text=O%20Programa%2C%20criado%20em%202011,%C3%A0%20melhoria%20da%20educa%C3%A7%C3%A3o%20b%C3%A1sica


 
 

185 
 

20criado%20em%202011,%C3%A0%20melhoria%20da%20educa%C3%
A7%C3%A3o%20b%C3%A1sica. Acessado em: 22/01/2025. 

CAPES. Portaria Nº 241, de 3 de novembro de 2023 – cria a  área de 
ciências e humanidades para a educação . Disponível em: 
https://cad.capes.gov.br/ato-administrativo-
detalhar?idAtoAdmElastic=13466#anchor. Acessado em: 22/01/2025 

CERLETTI, Alejandro. O Ensino de filosofia como problema filosófico. 
Editora: Autêntica,  Belo Horizonte, 2009.  

BARDIN, L. Análise de Conteúdo. Edições 70, 2011. 

CIRINO, M.R.D.; NETO, J.T. e MEDEIROS, E.M. Prof-Filo: o que pode um 
encontro formativo entre a universidade e docentes da educação 
básica? Problemata - Revista Internacional de Filosofia. v. 16. n. 1 
(2025), p. 266-285. doi:10.7443/problemata.v16i1.70959 

FAVERETTO, C. A filosofia e o seu ensino. In: CARVALHO, M.; 
CORNELLI, G. (Org.). Ensinar filosofia: volume 2. Cuiabá, MT: Central 
de Texto, 2013. p. 19-36 

FELDMAN, R.; SANGER, J. The Text Mining Handbook. Cambridge, 
2007. 

PUGLIESI, N. (2019) A Questão do Cânone no Ensino da História da 
Filosofia. O que nos faz pensar, 45(28), 402-413. 
https://doi.org/10.32334/oqnfp.2019n45a672  

PUGLIESI, N. (2020). Sobre o resgate de obras filosóficas escritas por 
mulheres e algumas implicações pedagógicas. Revista PHILIA/ 
Filosofia, Literatura & Arte, 2(2), 418-444. 

Ramos, S. de S., Marques, B. S., Araújo, C., & Aggio, J. O. (2023). A Rede 
Brasileira de Mulheres Filósofas e a desigualdade de gênero na área 
de Filosofia. Perspectivas Em Diálogo: Revista De Educação E 
Sociedade, 10(23), 37-47. https://doi.org/10.55028/pdres.v10i23.17312 

https://www.gov.br/capes/pt-br/assuntos/noticias/criada-area-de-avaliacao-para-programas-de-formacao-de-professores#:%7E:text=Sobre%20o%20ProEB&text=O%20Programa%2C%20criado%20em%202011,%C3%A0%20melhoria%20da%20educa%C3%A7%C3%A3o%20b%C3%A1sica
https://www.gov.br/capes/pt-br/assuntos/noticias/criada-area-de-avaliacao-para-programas-de-formacao-de-professores#:%7E:text=Sobre%20o%20ProEB&text=O%20Programa%2C%20criado%20em%202011,%C3%A0%20melhoria%20da%20educa%C3%A7%C3%A3o%20b%C3%A1sica
https://cad.capes.gov.br/ato-administrativo-detalhar?idAtoAdmElastic=13466#anchor
https://cad.capes.gov.br/ato-administrativo-detalhar?idAtoAdmElastic=13466#anchor
https://doi.org/10.32334/oqnfp.2019n45a672
https://doi.org/10.55028/pdres.v10i23.17312


 
 

186 
 

RIBEIRO, Renato Janine. Filosofia, ação e filosofia política. Revista 
Brasileira de Ciências Sociais, v. 13, n. 36, p. 143-149, 

SALVIA, A.L.S. e VELASCO, P.N. Sobre as produções do Prof-Filo 
UFABC (2017 - 2023) no escopo da subárea de pesquisa ensino de 
filosofia. Problemata- Revista Internacional de Filosofia v.16. n.1(2025), 
p.286-307 ISSN2236-8612. doi:10.7443/problemata.v16i1.71122.  

ZANNI, L.; MUGNAINI, R. Colaboração científica no Brasil: redes de 
coautoria. Ciência da Informação, 2015. 

 

 

 

 



 
 

187 
 

Capítulo 10 
 

 

WIKI DE ENSINO DE FILOSOFIA DO SERTÃO 
FILOSÓFICO:  

UM RELATO DE EXPERIÊNCIA 

 
Gabriel Kafure da Rocha88 

Emival Tibúrcio Silva89 
 
 
 

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 
 
O presente trabalho visa relatar a experiência da criação e 

gestão do site da Wiki de Ensino de Filosofia do Sertão Filosófico90, 
que, para além de uma plataforma experimental colaborativa de 
criação e atualização de verbetes filosóficos, a partir das atividades 
e pesquisas realizadas na disciplina de Laboratório de Filosofia do 
Programa de Mestrado PROF-FILO do Núcleo IFSertãoPE. Inspirado 
nos ABCDários de autores como Deleuze, Walter Kohan e Jorge 
Larrosa, o site tem por objetivo construir uma enciclopédia viva e 
interativa de conceitos filosóficos desenvolvidos no contexto do 
ensino, fomentando a criação coletiva e a reflexão metafilosófica. 

O ensino da filosofia na Educação Básica enfrenta o desafio 
de equilibrar a transmissão de conceitos clássicos com a prática 
crítica e criativa. Enciclopédias tradicionais e manuais de filosofia, 
embora fundamentais, frequentemente apresentam limites no 
diálogo com os processos contemporâneos de ensino e 

 
88 Doutor em Filosofia pela UFRN. Docente permanente do PPGFIL UECE e do PROF-FILO Núcleo 
IFSertãoPE. Vice-presidente da ABEFIL 2025-2027. Bolsista produtividade da FACEPE/SECTI 2024-
2026. E-mail: Gabriel.rocha@ifsertao-pe.edu.br  
89 Graduando em Filosofia pelo IFSertãoPE. E-mail: emival.silva@aluno.ifsertao-pe.edu.br  
90 Para acessar, ver: https://sertãofilosofico.wikidot.com 

mailto:Gabriel.rocha@ifsertao-pe.edu.br
mailto:emival.silva@aluno.ifsertao-pe.edu.br
https://sert%C3%A3ofilosofico.wikidot.com/


 
 

188 
 

aprendizagem. Na era digital, o conhecimento colaborativo e 
acessível, exemplificado por plataformas como a Wikipedia, ganha 
relevância, mas, ao mesmo tempo, sofre as consequências da 
volatilidade e da falta de profundidade. 

A criação de uma enciclopédia digital, tal qual a wikipedia, 
voltada especificamente para o ensino de filosofia surge como uma 
resposta a essas lacunas. A Wiki de Ensino de Filosofia do Grupo de 
Pesquisa Sertão Filosófico (CNPq) se posiciona como uma 
ferramenta interativa em que cada verbete representa uma jornada 
coletiva de reflexão e experimentação. Inspirado em projetos de 
alfabetização filosófica e literacia crítica, o projeto é fundamentado 
na ideia de “literacia filosófica colaborativa” — um modo de criar e 
compartilhar conhecimento que aproxima a prática de ensinar 
filosofia da reflexão sobre a própria natureza da filosofia. No entanto, 
a continuidade desse projeto requer uma organização robusta e 
uma atualização constante do conteúdo, razão pela qual a 
assistência de um bolsista se faz essencial. 

 
O ENSINO DA FILOSOFIA POR MEIO DA WIKI 
 

O ensino de filosofia contemporâneo enfrenta o desafio de 
ultrapassar uma abordagem meramente informativa e adotar 
práticas pedagógicas críticas e interativas, que convidem os 
estudantes à construção ativa do conhecimento. Como discutido 
por autores como Deleuze e Guattari (1992), a filosofia é a arte de 
criar conceitos, e o ato de ensinar filosofia pode ser uma plataforma 
para esse exercício, quando baseado em uma prática pluralista e 
exploratória de ideias. A construção de uma enciclopédia digital de 
filosofia também é apoiada pela perspectiva da metafilosofia 
pragmática de Richard Rorty (1961), que aponta a importância de 
repensar os métodos e a finalidade do discurso filosófico como uma 
reflexão auto-referente. 

O termo “metafilosofia” foi criado na década de 1940 por Morris 
Lazerowitz inspirado na ideia de metapsicologia de Freud, contudo, 
especialmente por meio do filósofo Richard Rorty no artigo "Recent 



 
 

189 
 

metaphilosophy", publicado em 1961, propõe uma metafilosofia 
pragmática no qual as teorias filosóficas, diferente das científicas, 
não têm como ser testadas por correspondência. No nosso caso, 
entendemos que uma enciclopédia de ensino de filosofia, seja 
também metafilosófica ou até mesmo metaprática, pois filosofar 
sobre o seu próprio ensino pode se caracterizar como uma reflexão 
constitutiva autoral. Na medida em que o exercício filosófico 
propriamente dito é, em sua essência, introspectivo, ou seja, voltado 
inicialmente para o interior do ser-filosofante, é neste mesmo 
interior, que se se encontra a possibilidade do que Sócrates diria ser 
“os segredos dos deuses e as chaves do universo.” Aplicando isto ao 
ensino de filosofia, a reflexão torna-se metaprática na medida em 
que refletir sobre o seu próprio ensino permite a aquisição de novas 
e mais avançadas formas de se ensinar filosofia, para além das 
usuais que conhecemos 

Consoante Moreira e Freire (2024, p. 201), “Tecnologias digitais 
colaborativas podem alargar as possibilidades de ensino e 
aprendizagem, uma vez que seguem uma lógica advinda de 
habilidades e competências contemporâneas [..]”. Destarte, a wiki 
surge como uma forma extremamente eficaz, original e prática para 
que os novos modos de se produzir conhecimento sejam postos em 
cena. E não apenas isso. Pode-se concluir que, inclusive, o advento 
da Wiki propicia conforto para o novo pensador dos dias de hoje, 
uma vez que, em sendo filho da era tecnológica, nada mais 
proveitoso do que propiciar ao novo pesquisador uma experiência 
na qual seu conhecimento seja disseminado adiante com as 
ferramentas digitais com as quais ele pode facilmente acessar, bem 
como facilmente pode ter um feedback ou colaboração. 

Para além de Rorty (1961), nos ABCDários de Deleuze (2021), 
Kohan (2017) assim como de Larrosa (2017), a Wiki do Sertão Filosófico 
firma experiências pregressas de pensadores renomados que 
adotam uma postura heterotópica, ou seja, transformando-se em 
um espaço outro (fora da academia) onde ideias filosóficas convivem 
e se expandem em camadas interconectadas, refletindo a 
complexidade e a pluralidade do próprio ensino de filosofia. Os 



 
 

190 
 

verbetes desenvolvidos no projeto não só apresentam conceitos, 
mas também criam um terreno onde diferentes interpretações e 
estilos de ensino se encontram e interagem, uma abordagem ainda 
incomum nas enciclopédias filosóficas tradicionais. Isso é um divisor 
de águas no que concerne ao ensino de filosofia, uma vez que, 
diante de diferentes abordagens ativas acerca do transmitir o 
conhecimento filosófico adiante, depara-se com variados métodos e 
estilos que enriquecem o nosso repertório, a fim de que se possa ter 
matéria através do qual o ensino de filosofia possa ser passado 
adiante, de formas diversas, e não apenas, com estilos diversos de 
transmissão e de propagação da filosofia no ensino médio. 
Segundo Moreira e Freire (2024): “A wiki, como uma tecnologia 
hipertextual aberta à criação, pode ser também um espaço de 
aprendizagem em que, através da colaboração entre os sujeitos 
cognoscentes, se produza conhecimento.” O diferencial dessa 
abordagem fundamentada também nas necessidades do homem 
novo, ou seja, do homem nascido na era dos Smartphones, Iphone, 
das Big Techs, além de propiciar um ambiente no qual há um 
enriquecimento intelectual por parte daquele que busca a wiki como 
ferramenta de aprendizado, propicia também um espaço 
democrático, isto é, um livre acesso a este mesmo “aprendiz” para 
que ele colabore com o acervo e, assim, intervenha positivamente na 
produção de conhecimento dentro da própria Wiki. 

Ainda segundo Moreira e Freire (2024), nota-se que o papel da 
wiki sobrepuja o simples recepcionar passivo por parte do indivíduo, 
ela propicia a ele um papel muito mais abrangente e significativo, na 
medida em que amplia o seu campo de ação, transmutando-o de um 
mero receptor de conhecimento para produtor de conhecimento 
também. Destarte, cria-se um espaço no qual o sujeito possa utilizar-
se de suas capacidades singulares, tais como a de pensar, de 
escrever e de explicar temas filosóficos. Coloca-se o indivíduo no 
palco mesmo da filosofia, no qual seu ser é gentilmente convidado a 
filosofar, a criar conceitos, como quis Deleuze e Guattari, a ser 
filósofo, sobretudo. 



 
 

191 
 

Deleuze e Guatarri (1992), em “O que é a filosofia?” descreveram 
conceituar a filosofia como uma tarefa da maturidade, isto se 
encaixa bem nessa perspectiva, na medida em que a filosofia seja a 
arte de criar conceitos que interagem com personagens conceituais 
em um plano de imanência. Este plano de imanência é o próprio 
ensino de filosofia do qual não se pode fugir na referente wiki. Os 
personagens conceituais são os filósofos e filósofas da história da 
filosofia, e daí surge o nosso desafio de criar conceitos, verbetes 
numa espécie de literacia filosófica para professores e estudantes. 
Assim procedendo, estaremos contribuindo não apenas na 
disseminação do conhecimento através da plataforma digital, mas 
estaremos dando o arcabouço necessário para que o indivíduo seja 
autônomo e intelectualmente maduro através da permuta constante 
entre dar-receber, que se concretiza toda vez que ele dá a sua 
contribuição, criando conceitos e filosofando. 
  
 
LITERACIA FILOSÓFICA E COLABORAÇÃO DIGITAL 
 

Qual a potência da alfabetização filosófica emergente? Quais as 
suas possibilidades? Quais seus impactos? Ela pode dar lugar a 
novos paradigmas e novas estratégias nas políticas públicas de 
formação docente? Alfabetização ou literacia filosófica? 
Alfabetização filosófica e/ou das emoções? Alfabetização 
filosoficamente política? Ou politicamente filosófica? (Kohan, 
2022, p 25). 
 
 

A literacia filosófica, como um processo que vai além da mera 
leitura e memorização de conceitos, envolve o entendimento crítico 
e a criação de novos significados. Nesse contexto, a enciclopédia 
digital torna-se uma ferramenta para promover a literacia 
colaborativa, baseada no modelo da Wikipedia, mas com uma ênfase 
pedagógica e filosófica mais profunda. Projetos como a Routledge 
Encyclopedia of Philosophy destacaram-se como importantes 
enciclopédias filosóficas bem estruturadas, mas a experiência digital 
do Sertão Filosófico oferece um diferencial ao permitir que o 
conhecimento seja criado em tempo real e em rede. 



 
 

192 
 

A necessidade de se colocar os estudantes como protagonista 
de seu próprio processo de aprendizagem vem sendo muito 
ressaltada de uns tempos para cá. Tal tendência fundamenta-se na 
necessidade de desenvolver no sujeito aquilo que Kant crismaria por 
autonomia, isto é, a capacidade que o sujeito deve ter de ser 
autônomo diante dos problemas que se apresentarem para ele, ou 
seja, torná-lo capaz de responder aos questionamentos e de, em 
suma, pensar com a sua própria cabeça. A wiki de ensino de filosofia 
tem como objetivo proporcionar a concretização da referida 
autonomia convidando o sujeito à anteriormente referida literacia 
colaborativa, de modo a colocá-lo no centro do processo de 
aprendizagem. Diversos autores já nos provaram como o 
conhecimento-ativo é salutar no que se refere a retenção e 
facilidade no processo de aprendizagem. Quanto mais o sujeito 
exerce um papel ativo, interventivo e colaborativo no seu processo 
de aprendizagem, mais ele cresce intelectualmente, retendo os 
conteúdos os quais se dispõe a aprender e, a posteriori, ensinar. 

Autores como Freire (1989) e Borges (1972) reforçam essa 
necessidade de “leitura do mundo” antes da “leitura das palavras”, 
um conceito que fundamenta a abordagem desta wiki, em que cada 
verbete reflete não só um conceito, mas uma interpretação subjetiva, 
crítica e particular dos participantes. Crítica porque parte de uma 
visão fundamentada no repertório adquirido pelo contribuinte; 
particular porque parte da cosmovisão subjetiva que o “wikiano” tem 
acerca do mundo ao seu redor. Cada verbete reflete, portanto, a 
síntese elaborada pelo indivíduo a partir de sua análise particular 
acerca do mundo e, em nosso caso, acerca do ensino de filosofia e 
suas problemáticas. 

A construção de uma enciclopédia filosófica colaborativa se 
alinha com o desejo de preservar o caráter humano e crítico do 
pensamento filosófico em um mundo de informações efêmeras e 
automatizadas. Em um contexto em que a Wikipedia e outras 
plataformas estão sujeitas a transformações rápidas e, por vezes, 
uma superficialidade imposta pelo excesso de dados, a Wiki de 
Ensino do Sertão Filosófico emerge como uma resistência, uma 



 
 

193 
 

tentativa de preservar o rigor e a profundidade do pensamento 
filosófico, ampliando o acesso a esse saber em um formato 
colaborativo e acessível.  

A rapidez com que as informações se nos apresentam e, pior 
ainda, as distorções com as quais essas informações chegam até o 
nosso intelecto nos deixa apreensivos quanto ao nível de robustez e 
veracidade presentes ou ausentes no conteúdo disso mesmo a que, 
amiúde, chamamos de conhecimento ou notícias. Em épocas cuja 
desinformação seja o tema com mais trends, faz-se necessário 
prevenir-se deste vírus que rapidamente se alastra, impiedoso como 
o tempo, a saber, a mentira disfarçada de verdade. Visando tanto a 
prevenção deste fenômeno, assim como a propagação de 
informação de qualidade, criamos a Wiki como solução para as 
inseguranças que muitos estudantes e professores sentem até 
mesmo quando vão pesquisar os temas de sua área. Coloca-se em 
fácil acesso um Wikipedia de filosofia robusta, e não poderia deixar 
de ser assim, uma vez que se trata da amante magna da sabedoria. 

Para consolidar a Wiki de Ensino de Filosofia do Sertão 
Filosófico como uma plataforma robusta e representativa do ensino 
de filosofia no Brasil, será fundamental incorporar as principais 
referências e autores brasileiros que marcaram e definiram o campo 
nas últimas décadas. Obras de pensadores como Paulo Freire (1989), 
com sua pedagogia dialógica e crítica, e Dermeval Saviani (2011), com 
sua abordagem da educação como prática social, servirão de base 
para o desenvolvimento dos verbetes e a orientação metodológica 
do projeto. Além disso, autores como José Contreras (2002), que 
investigam a docência filosófica, e Walter Kohan (2015), com suas 
contribuições sobre o ensino filosófico com crianças, serão 
essenciais para refletir a pluralidade de abordagens e debates 
nacionais sobre o ensino de filosofia. A inclusão e citação dessas 
referências irão garantir que a enciclopédia colabore para a 
consolidação de um campo de saber genuinamente brasileiro e para 
o diálogo com as experiências locais de ensino, integrando teorias e 
práticas que atendem ao contexto educacional e cultural do 
Nordeste, do país e da América do Sul. Assim procedendo, 



 
 

194 
 

esperamos ter como resultado desta empreitada um acervo de 
contribuições e de abordagens filosóficas aplicadas ao ensino de 
filosofia no Brasil advindo de brasileiros, em suas diferentes 
situações, métodos e contextos. 

 
A ENCICLOPÉDIA E CONTRIBUIÇÕES PARA O ENSINO DE FILOSOFIA 
 

A Wiki de Ensino de Filosofia do Instituto Federal do Sertão 
Pernambucano foi criada em 15 de setembro de 2023 pelos 
integrantes do grupo de pesquisa Sertão Filosófico, professores da 
educação básica, egressos do PROF-FILO: Ana Patrícia Gadelha da 
Costa e Silva, Diego Alves da Silva, Eliane Maria do Nascimento 
Menezes, Francisco das Chagas de Sousa, Germano Alves 
Cavalcante, Klébio José Feitosa Coelho, Matheus Fellipe de Souza 
Neto, Miguel Rodrigues Leite, Poliana Coelho dos Santos e Rita de 
Cássia de Souza Martins sob as orientações do professor Dr. Gabriel 
Kafure Rocha e professor Dr. Pedro Augusto de Castro Buarque e 
Silva.  

Objetivando ser uma wikipédia específica, entende-se que nela 
se firma uma espécie de ontologia do ensino de filosofia pelas 
relações e interligações entre os verberes por meio de hiperlinks. A 
wiki hoje já conta com quase 100 verbetes adicionados na página. 
Muitos deles foram idealizados por mestrandos do Programa de 
Mestrado Profissional em Filosofia do IFSERTÃOPE, que são também 
por professores do ensino médio, o que nos mostra que o objetivo 
de ser uma wiki de professores e estudantes para professores e 
estudantes está sendo bem-sucedido. Cada verbete traz consigo 
uma originalidade que não necessariamente diz respeito ao fato de 
que o dito seja algo novo na história do pensamento, mas que este 
mesmo dito, aplicado a prática de ensino e aprendizagem, traz uma 
abertura para um novo espaço, original na forma de ver, de abordar, 
de pensar e de tratar determinado tema referente ao ensino de 
filosofia. 

Os verbetes versam sobre diferentes temas da filosofia, bem 
como diferentes conceitos, mas a grande maioria deles possui 



 
 

195 
 

ligação direta para o ensino ou com o ensino da própria filosofia no 
interior da sala de aula. O verbete aula, por exemplo, que consta 
como sendo o primeiro da nossa Wiki de Filosofia, diz o seguinte 
 

O que é uma boa aula? Deleuze, em seu abcdário diz que 
uma aula não é algo que deve ser compreendido totalmente, 
logo, por ser uma matéria em movimento, cada pessoa 
entende como convém. Uma aula ruim então não convém a 
ninguém, alguém adormece, por outro lado, existem aquelas 
aulas emocionantes, mesmo que não se entenda, se capta 
algo relacionado aos centros de interesse. Uma boa aula, 
parece ser aquela que os alunos guardam na memória e 
reconhecem algo apreendido. As aulas então são um 
momento do espaço-tempo do encontro, elas não precisam 
ser exclusivamente conteúdistas, ao mesmo tempo, na 
filosofia, não devem se parecer com um momento de auto-
ajuda, podem até carregar um caráter psicanalítico, desde 
que esse teor seja interligado com a filosofia. (Kafure, 2023). 
 

Neste verbete notamos a definição de Deleuze e Guattari 
acerca do que pode ser definido como uma boa aula. Discorrendo 
sobre ela, é possível concluir que uma boa aula consiste muito 
menos na emoção que ela provoca no sujeito; uma boa aula consiste 
naquela que interfere diretamente na memória e no aprendizado do 
indivíduo, de modo que o que ele ouviu ou viu em sala de aula seja 
fixado em seu ser como um todo. E isso pode ser atingido, inclusive, 
emocionando o sujeito, a fim de que ele possa captar, dentro deste 
ambiente propício em que seu espírito se encontra, os centros do 
seu interesse. 

Outro verbete que podemos citar, presente na nossa Wiki, no 
qual o Professor Leandro de Oliveira Ferreira nos fala justamente 
sobre as dificuldades educacionais. Ele diz assim, cirurgicamente: 
 

A Educação não pode ser vista apenas como um negócio, 
não pode servir apenas para qualificar em vista do mercado 
de trabalho. Pensar filosoficamente pode ser visto como 
algo subversivo ou arriscado, pois a filosofia olha além das 
aparências e procura perceber o que é subjacente, o que 
não se manifesta claramente. Ela desbanaliza o que a 
sociedade considera como banal ou irrelevante. Para a 
filosofia, o implícito deve ser percebido. As vozes ocultas que 
podem manifestar uma linha de pensamento lógica devem 
ser ouvidas e estudadas. Os silêncios subentendidos 
precisam ser revelados. Filosofar não é apenas refletir sobre 
o pensamento e as ideias, mas é criar algo novo do que foi 
pensado por outros, filosofar é então criar e não apenas 
refletir. Quando falamos em pensar sob uma perspectiva 
descentrada, tratamos de uma pedagogia filosófica que se 
debulha desde as discussões acerca de um necessário 



 
 

196 
 

pensar arriscado, até a importante formação do ser 
humano frente aos desafios de seu desenvolvimento. 
(Ferreira, 2025). 
 

 
Discorrendo sobre o que foi dito no verbete sobre o negócio 

educacional. Tratar a educação pelo prisma capitalista, ou seja, 
como apenas uma ferramenta que apenas prepara o sujeito para o 
trabalho é tirar dela o seu papel fundamental que é o de produzir e 
despertar no sujeito a autonomia e a criticidade. Não observar isto, 
é perder de vista que o processo de filosofar, propriamente dito, 
suplanta o simples pensar por pensar, o repetir por repetir; filosofar, 
antes de tudo, é, nas palavras do professor, criar, e não repetir. 

Assim, a wiki de filosofia colabora de forma salutar para este 
processo de ascensão das formas antiquadas de pensar o ensino 
como preparação de mão de obra para o mercado de trabalho e 
torna-se, doravante, uma forma de ver o ensino justamente como 
meio através do qual o sujeito ascende daquilo que Kant chamaria 
de menoridade intelectual para o estado de maioridade, ou seja, 
despertar do sono dogmático do conhecimento. 

Nesse sentido, outro verbete que trata justamente daquilo que 
nos propomos a criar quando pensamos na Wiki de Filosofia, que é 
uma metodologia ativa pensada na facilitação e democratização do 
conhecimento acerca do ensino de Filosofia na sala de aula. A 
professora Ana Patrícia Gadelha nos diz assim, acerca das 
metodologias: 

 
As “metodologias ativas” visam abordagens em níveis 
externos e internos de complexidades, mediantes formas de 
motivações, de comparações, de análises, de leituras, de 
escritas, de interpretações e de descrições, partindo de 
indagações e revisões de didáticas e teorias de ensinos e de 
pesquisas específicas. De acordo com Moran (2018), uma 
parte imprescindível das “metodologias ativas”, irá exigir 
flexibilidades, interligações e hibridismos no ensino. Há, em 
sua perspectiva filosófica e teórica das metodologias ativas, 
na aprendizagem intencional formal, escolar, três 
movimentos híbridos: 1 – a construção individual, na qual o 
aluno escolhe e percorre seu trajeto; 2 – o movimento grupal, 
no qual o conhecimento se enriquece por meio dos 
complementos, interações, compartilhamento de saberes, 
atividades em grupos, com diferentes níveis de supervisões 
do professor; 3 – movimento tutorial, organizado e medido 
por tutores, professores e mediadores. Segundo Daros (2018), 
as inovações metodológicas, propostas pelas “metodologias 



 
 

197 
 

ativas”, são formas de transformar a educação, com 
aproximações de diferentes metodologias, capazes de 
maximizar as potencialidades de aprendizagem e da 
construção do conhecimento. (Gadelha, 2023) 
 

Como a autora problematiza, a parte imprescindível das 
metodologias ativas exigirá flexibilidades, interligações e 
hibridismos no ensino. Superando o método de ensino tradicional, 
no qual o discente é um mero receptor ou espectador passivo do 
processo de ensino-aprendizagem, as metodologias ativas surgem 
como meios por meio dos quais o aluno é convidado a cooperar com 
o seu próprio processo de aprendizagem fazendo incursões nos 
diversos ramos de saber através da ferramenta que lhe é íntima, em 
eras tecnológicas. Isso dará ao estudante aparato e confiança para 
que a sua criatividade seja despertada e seu pendor natural para o 
conhecimento, inerente a todo homem racional, seja desabrochado 
através daquilo que Sócrates crismou por maiêutica, exercício no 
qual o ser descobre dentro dele mesmo a sabedoria que acreditava 
residir apenas nos livros ou nos próprios professores. A Wiki de 
ensino de filosofia surge como a solução essencial para o homem 
moderno que pretende, como anteriormente dito, superar o nível de 
aprendiz-para-a-máquina, para o processo de aprender para 
ensinar e, em ensinando, aprender também. Disseminar a sua 
experiência em sala de aula e dar novos significados a conceitos 
existentes, bem como criar novos conceitos deve ser o papel de uma 
filosofia, ou antes, de um ensino de filosofia que preze pela formação 
de filósofos, e não apenas de professores de filosofia.  

Trazer o filósofo para o palco no qual ele poderá expressar as 
suas experiencias e conceitos filosóficos deve ser a prioridade de 
uma educação que seja congruente a promessa de despertar o 
espírito crítico no sujeito. Este papel só será alcançado quando lhes 
forem dados os meios que ele precisa para pôr em curso o filosofar, 
assim como Heidegger previu. Dar os meios que ele precisa para 
construir a sua autonomia de pensamento e de criação é permitir 
que, mediante a Wiki, por exemplo, ele possa aprender e 
confeccionar conceitos novos que reflitam acerca do ensino de 



 
 

198 
 

filosofia no Brasil, cuja precariedade vem sendo observada há 
tempos. 
 
CONSIDERAÇÕES FINAIS  
 

A inspiração nos ABCDários se manifesta na própria estrutura 
e no objetivo de revisitar conceitos. Jorge Larrosa (2017), por exemplo, 
oferece uma perspectiva sobre a escola que ressoa com a 
valorização do espaço e do tempo dedicados ao estudo. Ele 
descreve a escola como uma "institución generosa" (instituição 
generosa) que oferece dons preciosos que não podem ser 
comprados ou vendidos. Ele sugere que na porta das escolas 
poderia haver um cartaz dizendo "aquí usted tiene tiempo" (aqui você 
tem tempo). Similarmente, a escola dá espaço, um espaço público 
que não é o da família nem do trabalho nem do consumo), um lugar 
para estudar. E, finalmente, a escola dá "materialidades", como livros, 
saberes, obras de arte, "cosas interesantes para jugar" (coisas 
interessantes para brincar). 

A Wiki do Sertão Filosófico, ao criar um ambiente digital 
dedicado ao estudo da filosofia e ao ensino, ao reunir 
"materialidades" (os verbetes, conceitos, referências) e oferecer um 
espaço para a colaboração e o aprofundamento, pode ser vista 
como uma manifestação digital dessa generosidade escolar que 
Larrosa descreve. Ela proporciona o "espaço" da plataforma e as 
"materialidades" do conhecimento filosófico, convidando os usuários 
a dedicarem seu "tempo" para o estudo e a criação, valorizando o 
que não tem preço de mercado e resistindo à aceleração e agitação 
contemporâneas. A colaboração na Wiki, com seu potencial de 
"passar a limpo" e refinar ideias, ecoa a disciplina e a atenção que 
Larrosa associa ao estudo. 

Um desdobramento desta wiki que já podemos citar o estudo 
e entrevista em formato de podcast pelo PODFilo IFSertãoPE do Prof. 
Dr. Antônio Júlio Garcia Freire (2025) da UERN. Neste podcast, Freire 
(2025) alerta para o fato de que embora as wikis, como a Wikipédia, 
frequentemente recebam críticas por questões de veracidade, 



 
 

199 
 

verificabilidade e vieses, uma de suas qualidades intrínsecas é a 
capacidade de os próprios usuários atuarem nesses vieses, algo 
inviável em obras estáticas. No contexto do ensino de filosofia, a 
utilização de wikis mostra-se promissora para fomentar a literacia 
filosófica e a construção colaborativa de conhecimento com alunos 
já familiarizados com ferramentas digitais. Contudo, é crucial 
atentar para desafios como plágio, cópia, IA, e vieses, que podem ser 
acentuados em ambientes abertos e dominados por um grupo 
específico de editores. Apesar desses obstáculos e da ausência de 
uma "receita pronta" para seu uso eficaz – que deve sempre 
considerar os objetivos e o contexto dos alunos –, as wikis são 
ambientes altamente propícios à escrita colaborativa, sendo este o 
seu fundamento essencial. Portanto, os resultados positivos do uso 
de wikis, especialmente na promoção da colaboração e da 
interatividade, tendem a superar os desafios inerentes à sua 
concepção de escrita em rede, e dentro desta perspectiva de uma 
sociedade líquida e extremamente conectada, a Wiki pode dar conta 
de tanto estabelecer uma rede de pensamentos e pensadores, como 
também se atualizar constantemente dando conta dos avanços 
informacionais contemporâneos. 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

BORGES, J. L. Ficções. Tradução de: Carlos Nejar. São Paulo: Abril, 
1972. 
 
BORGES, JORGE LUIS. In: ENCICLOPÉDIA Delta universal. Rio de 
Janeiro: Delta, 1991. v. 3, p.1385-1386. 
 
CINEAD LECAV. Walter Omar Kohan – Abecedario. YouTube, 11 jul. 
2017. Disponível em: https://youtu.be/NRNNlcNYImU. Acesso em: 27 
maio 2025. 
 

https://youtu.be/NRNNlcNYImU


 
 

200 
 

CINEAD LECAV. Jorge Larrosa Bondía – Abecedario. YouTube, 11 jul. 
2017. Disponível em: https://youtu.be/5FtY1psRoS4. Acesso em: 27 
maio 2025. 
 
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O que é a filosofia? tradução de Bento 
Prado Jr. e Alberto Alonso Muñoz. São Paulo: Editora 34, 1992. 
 
DELEUZE. O abecedário de Gilles Deleuze: transcrição completa. 7 
jun. 2021. Disponível em: 
https://machinedeleuze.wordpress.com/2021/06/07/o-abecedario-
de-gilles-deleuze-transcricao-completa/. Acesso em: 27 maio 2025. 
 
FERREIRA, Leandro de O. Dificuldade educacionais. Metododologias 
ativas. Wiki de Ensino de Filosofia - Sertão Filosófico, 2025. Disponível 
em: http://sertaofilosofico.wikidot.com/wiki:dificuldades. Acesso em: 
27 maio 2025. 
 
FREIRE, P. A importância do ato de ler: Em três artigos que se 
completam São Paulo: Autores Associados, 1989.  
 
GADELHA, Ana Patrícia. Metododologias ativas. Wiki de Ensino de 
Filosofia - Sertão Filosófico, 2023. Disponível 
em: http://sertaofilosofico.wikidot.com/wiki:metodologias. Acesso 
em: 27 maio 2025. 
 
KAFURE, Gabriel. Aula. Wiki de Ensino de Filosofia - Sertão 
Filosófico, 2023. Disponível 
em: http://sertaofilosofico.wikidot.com/wiki:aula. Acesso em: 27 maio 
2025. 
 
KOHAN, Walter et al. reinventando a prática alfabetizadora de paulo 
freire. uma experiência de alfabetização filosófica em Pau dos Ferros, 
RN. childhood & philosophy, rio de janeiro, v. 18, dez. 2022, pp. 01-29. 
 

https://youtu.be/5FtY1psRoS4
https://machinedeleuze.wordpress.com/2021/06/07/o-abecedario-de-gilles-deleuze-transcricao-completa/
https://machinedeleuze.wordpress.com/2021/06/07/o-abecedario-de-gilles-deleuze-transcricao-completa/
http://sertaofilosofico.wikidot.com/wiki:dificuldades
http://sertaofilosofico.wikidot.com/wiki:metodologias
http://sertaofilosofico.wikidot.com/wiki:aula


 
 

201 
 

MOREIRA, Analberto & FREIRE, Antônio. O ensino de filosofia a partir 
da colaboração wiki. In: CAMPOS, Lodoaldo & ZUBEN, Marcos. 
Filosofia e seu ensino: reflexões e ações no PROF-FILO. São Paulo: 
Editora Dialética, 2024. 
 
RORTY, R.  “Recent metaphilosophy”. The review of metaphysics, vol. 15, 
no. 2, 1961. pp. 229-318. 
 
PODFILO IFSertãoPE. Wiki filosofia com o Prof. Dr. Antonio Júlio 
Garcia Freire. In: PODFILO IFSertãoPE. [S. l.]: Spotify, 2025. Disponível 
em: 
https://open.spotify.com/episode/6nXHLvIucc2PW1pTOdG54D?si=Hx
LPv7lYRcWTu17Cx9vmqg&nd=1&dlsi=86a2705985ba4b9d. Acesso em: 
27 maio 2025. 

https://open.spotify.com/episode/6nXHLvIucc2PW1pTOdG54D?si=HxLPv7lYRcWTu17Cx9vmqg&nd=1&dlsi=86a2705985ba4b9d
https://open.spotify.com/episode/6nXHLvIucc2PW1pTOdG54D?si=HxLPv7lYRcWTu17Cx9vmqg&nd=1&dlsi=86a2705985ba4b9d
https://open.spotify.com/episode/6nXHLvIucc2PW1pTOdG54D?si=HxLPv7lYRcWTu17Cx9vmqg&nd=1&dlsi=86a2705985ba4b9d
https://open.spotify.com/episode/6nXHLvIucc2PW1pTOdG54D?si=HxLPv7lYRcWTu17Cx9vmqg&nd=1&dlsi=86a2705985ba4b9d


 
 

202 
 

SOBRE OS ORGANIZADORES 
 

 

JOSÉ SOARES DAS CHAGAS 
 
Atualmente, é coordenador do núcleo do Mestrado Profissional em 
Filosofia PROF-FILO UFT/UFPR e coordenador substituto eventual do 
Programa de Pós-graduação em Filosofia PPGFIL/UFT. Foi Editor-
chefe da Revista Capim Dourado: Diálogos em Extensão (2022-2023). 
Foi coordenador-substituto de Extensão na Pró-reitoria de Extensão 
PROEX/UFT (2021-2022). Foi coordenador do curso de Licenciatura 
em Filosofia da UFT (2019-2021). É professor adjunto IV do Colegiado 
de Filosofia da Universidade Federal do Tocantins (UFT/Campus de 
Palmas). É professor de Filosofia no curso de Licenciatura em 
Filosofia, Teatro, Administração-Pública-EaD e Música-EaD. É Pós-
Doutor pelo programa de Pós-graduação em Educação da UFT. É 
doutor pelo Instituto de Artes da Universidade Estadual Paulista - 
Júlio de Mesquita Filho/UNESP com uma tese interdisciplinar 
(Filosofia-Artes) que trata da relação entre arte e niilismo na obra 
literária e cênica de Albert Camus. É mestre em Filosofia pelo Curso 
de mestrado acadêmico em filosofia (Cmaf) da Universidade 
Estadual do Ceará - UECE. É bacharel em Filosofia pela Universidade 
Estadual Vale do Acaraú - UVA. É licenciado em Filosofia pela 
CEUCLAR. Também é bacharel em Teologia pela Faculdade Católica 
de Fortaleza. Leciona Filosofia da Educação, Ensino de Filosofia, 
História da Filosofia Medieval, História da Filosofia Moderna, 
Filosofia e Direito e Antropologia Filosófica. Foi coordenador do 
Projeto de Inovação Pedagógica de Filosofia/PIP-FILO. Tem 
experiência na área de Ensino de filosofia e Filosofia social e Política, 
atuando principalmente nos seguintes temas: Ensino de Filosofia, 
História da Filosofia Antiga, História da Filosofia Medieval, História 
da Filosofia Moderna, Filosofia contemporânea, Filosofia e 
Educação, Metafísica, Ética e Estética. Também já atuou no ensino 
fundamental e médio lecionando Filosofia, Sociologia e Religião. 



 
 

203 
 

 
 
PAULO SÉRGIO GOMES SOARES 
 
Doutor em Educação pela Universidade Federal de São Carlos 
(UFSCar/2012). Mestre em Filosofia pela Universidade Estadual 
Paulista Júlio de Mesquita Filho (UNESP/2004). Licenciado em 
Filosofia pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho 
(UNESP/1997). Professor na Universidade Federal do Tocantins. Atua 
na formação de professores de Filosofia com foco no Ensino de 
Filosofia. É professor no Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-
FILO/UFT) e no Mestrado Profissional em Prestação Jurisdicional e 
Direitos Humanos (UFT/ESMAT). Coordenador de Área do Programa 
de Iniciação à Docência (PIBID). Atua nos seguintes temas: Teoria 
Crítica, Ensino de Filosofia, Filosofia da Educação, Fundamentos da 
Educação e Educação em Direitos Humanos. 
 
 
 



 
 

204 
 

 


	Ficha Catalográfica
	DESSACRALIZAR PARA FILOSOFAR: DESAFIOS, RUPTURAS E POSSIBILIDADES DA FILOSOFIA NA EDUCAÇÃO BRASILEIRA
	O ENSINO DE FILOSOFIA COMO UMA QUESTÃO FILOSÓFICA
	Capítulo 10                                                                                                     187
	WIKI DE ENSINO DE FILOSOFIA DO SERTÃO FILOSÓFICO:
	UM RELATO DE EXPERIÊNCIA

	TOMADA 3: FEZ UM BICHO DE SETE CABEÇAS: A APRESENTAÇÃO E ANÁLISE DOS DADOS
	REFERÊNCIAS
	Tendo como hipótese que em educação, no ensino da filosofia há condições de possibilidade para uma experiência filosófica, problematizando o presente num estilo reflexivo que leve ao cuidado de si, à parresía, la vrai vie como atitude-limite, destaco ...
	BIBLIOGRAFIA E REFERÊNCIAS
	DESSACRALIZAR PARA FILOSOFAR: DESAFIOS, RUPTURAS E POSSIBILIDADES DA FILOSOFIA NA EDUCAÇÃO BRASILEIRA
	ESCREVA O QUE MAIS CHAMOU SUA ATENÇÃO SOBRE AS IDEIAS DE DAVI KOPENAWA
	COMO VOCÊ CONCEITUA O PENSAMENTO AMERÍNDIO?
	COMO VEJO OS INDÍGENAS?
	4.5 O que não acredito na história da criação do mundo na visão ameríndia?
	ESCREVA AS PRINCIPAIS IDEIAS DO PENSAMENTO AMERÍNDIO, RELATANDO EM SEGUIDA SEU ENTENDIMENTO SOBRE O ASSUNTO ESTUDADO EM SALA
	O QUE VOCÊ ENTENDEU SOBRE O PENSAMENTO AMERÍNDIO?
	O QUE PENSO SOBRE O PENSAMENTO AMERÍDIO?

	O ENSINO DE FILOSOFIA COMO UMA QUESTÃO FILOSÓFICA
	A CONCEPÇÃO DE FILOSOFIA COMO PRESSUPOSTO DO ENSINO
	O ENSINO DE FILOSOFIA COMO PRÁTICA FILOSÓFICA

	CAPES. Programa de Mestrado Profissional para Professores da Educação Básica - ProEB. Disponível em: https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-programas/educacao-a-distancia/proeb. Acessado em: 22/01/2025.
	WIKI DE ENSINO DE FILOSOFIA DO SERTÃO FILOSÓFICO:
	O ENSINO DA FILOSOFIA POR MEIO DA WIKI
	LITERACIA FILOSÓFICA E COLABORAÇÃO DIGITAL
	A ENCICLOPÉDIA E CONTRIBUIÇÕES PARA O ENSINO DE FILOSOFIA




