
49 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

BUEN VIVIR COMO PROPOSTA TRANSFORMADORA: UMA VISÃO HOLÍSTICA 
PARA SUPERAR OS LIMITES DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL 
TRADICIONAL 

 

BUEN VIVIR AS A TRANSFORMATIVE PROPOSAL: A HOLISTIC VISION TO 
OVERCOME THE LIMITS OF TRADITIONAL SUSTAINABLE DEVELOPMENT 

      ​
 

Recebido em 23.09.2025     ​ Aprovado em 21.10.2025  

 

 

Núbia Caroline Tavares Costa Giese1 

 Rayssa de Sales França2  

 

 
RESUMO 

Este artigo analisa a meta dos Objetivos de Desenvolvimento Sustentável “ninguém pode 
ser deixado para trás”, questiona-se: qual é a fórmula para alcançar esse objetivo? 
Argumenta-se que a fórmula já existe e está apta a produzir efeitos no plano internacional. A 
teoria do Vivir Bien ou Buen Vivir, ao contrário do modelo tradicional de desenvolvimento 
sustentável, propõe uma abordagem que questiona os paradigmas de sustentabilidade 
moderna, já que as medidas internacionais adotadas até o momento não alcançaram as 
metas acordadas nas diversas conferências sobre a proteção ambiental. As cosmovisões 
andinas representam um caminho alternativo à acumulação de capital, ao antropocentrismo, 
ao utilitarismo e ao individualismo, pois propõem a harmonia entre a natureza, os seres 
humanos e a coletividade, fornecendo os meios possíveis para a concretização dos 17 
Objetivos de Desenvolvimento Sustentável e a reformulação institucional dos Estados 
mediante a integração entre os povos. 
Palavras-Chave: Buen Vivir; Capitalismo; Globalização; Neoliberalismo; Objetivos de 
Desenvolvimento Sustentável. 

2 Doutoranda em Direitos Humanos no Programa de Pós-Graduação em Direito da Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo (PUC/SP). Mestre em Direitos Humanos no Programa de 
Pós-Graduação em Direito da PUC/SP. Advogada, professora no Centro Universitário Estácio de Sá. 
Pesquisadora da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo a nível de doutorado. E-mail: 
rayssa1802@gmail.com. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-1220-4652. 

1 Doutoranda em Direito Constitucional no Programa de Pós-Graduação em Direito da Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo (PUC/SP). Mestre em Direitos Humanos no Programa de 
Pós-Graduação em Direito da PUC/SP. Advogada e professora. Membro do Grupo de Pesquisa de 
Direito, Discriminação de Gênero e Igualdade da PUC-SP. 
E-mail:nubiacarolinetavares@yahoo.com.br. Orcid: https://orcid.org/0009-0005-5142-0245. 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22
mailto:rayssa1802@gmail.com


50 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

 
ABSTRACT 

This article analyzes the Sustainable Development Goals of “no one should be left behind” 
and asks: what is the formula for achieving this goal? It is argued that the formula already 
exists and is capable of producing effects at the international level. The theory of Vivir Bien or 
Buen Vivir, unlike the traditional model of sustainable development, proposes an approach 
that questions the paradigms of modern sustainability, since the international measures 
adopted until now have not achieved the goals agreed in the various conferences on 
environmental protection. Andean worldviews represent an alternative path to capital 
accumulation, anthropocentrism, utilitarianism and individualism, since they propose 
harmony between nature, human beings and the community, providing the possible means 
for achieving the 17 Sustainable Development Goals and the institutional reformulation of 
States through integration among people. 
Keywords: Buen Vivir; Capitalism; Globalization; Neoliberalism; Sustainable Development Goals. 

 

1 Considerações Iniciais 
O presente artigo busca apresentar que a adoção do Vivir Bien y Buen Vivir 

pelos Estados pode ser o elemento para alcançar o desenvolvimento sustentável e, 

assim, atingir o núcleo dos Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS), qual 

seja, “ninguém pode ser deixado para trás”. A necessidade atual de 

desenvolvimento de forma sustentável surgiu após as consequências devastadoras 

do desenvolvimento puramente econômico dos séculos passados, ocasião em que 

os Estados voltaram os seus esforços para industrialização acelerada como forma 

de se restabelecer financeiramente. Essa ideia de crescimento econômico advindo 

da Revolução Industrial até meados da década de 1960 baseava-se exclusivamente 

na produção em grande escala, na obtenção de lucro e no estímulo ao consumismo 

exagerado, não havendo preocupação com o impacto ao meio ambiente e nem com 

os direitos humanos. O objetivo nesse contexto era o desenvolvimento a todo custo 

(QUIJANO, 2010).  

A Revolução Industrial ocasionou o crescimento populacional descontrolado, 

a poluição atmosférica, a redução da camada de ozônio, as catástrofes naturais, o 

surgimento de novas epidemias, dentre outros. Isto fez com que os representantes 

mundiais olhassem com mais atenção para preservação da natureza, dos recursos 

naturais e a possibilidade do seu esgotamento. O mundo precisava entender que a 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


51 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

produção em massa e a busca pelo crescimento econômico sem o desenvolvimento 

sustentável não seria mais viável (FEIL; SCHREIBER, 2017; QUIJANO, 2010). 

É incontestável que as transformações no mundo vão ocorrendo ano após 

ano e que as mudanças climáticas também suportam esses impactos. Ao analisar 

essas mudanças ambientais percebemos que elas são transfronteiriças, ou seja, os 

problemas ambientais são globais, o que evidencia cada vez mais a necessidade de 

cooperação entre os povos. Atualmente, observa-se uma multiplicação de atores e o 

surgimento de novas organizações com configurações diversas, todos com o 

objetivo de estabelecer mecanismos de diálogo comum entre as nações. No entanto, 

há muito trabalho a ser feito para modificar essa condição degradante do meio 

ambiente. 

Com isso, em 1972 a Organização das Nações Unidas realizou na cidade de 

Estocolmo (Suécia) a Conferência das Nações Unidas sobre o Meio Ambiente 

Humano, findando no reconhecimento global de que as gerações futuras e a 

população mundial tinham direito de viver em um ambiente digno, com saúde e sem 

degradação (MAZZUOLI, 2015). 

Em 1992 foi realizada a Conferência das Nações Unidas sobre o Meio 

Ambiente e o Desenvolvimento (CNUMAD) no Rio de Janeiro (Brasil), chamada de 

Rio-92 ou Cúpula da Terra, que resultou em cinco acordos ambientais: a Declaração 

do Rio sobre o Meio Ambiente e Desenvolvimento; a Agenda 21; os Princípios para 

a Administração Sustentável das Florestas; a Convenção da Biodiversidade e a 

Convenção do Clima (MAZZUOLI, 2015). 

Dando continuidade ao objetivo de introduzir na sociedade internacional a 

ideia de desenvolvimento sustentável foi realizada em 2000, na cidade de Nova 

Iorque, a Declaração do Milênio da ONU, com oito objetivos para serem alcançados 

até 2015. Nessa Declaração, os Estados se comprometeram a reduzir a pobreza 

extrema mediante uma série de oito objetivos.  

Em 2002 foi realizada a Rio+10, chamada de Cúpula Mundial sobre o 

Desenvolvimento Sustentável, em Johanesburgo (África do Sul), onde foram 

discutidas questões relacionadas ao meio ambiente e à responsabilidade dos 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


52 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

Estados na sustentabilidade do planeta, conservação dos recursos naturais e a 

reafirmação dos Objetivos de Desenvolvimento do Milênio (ODM) (MAZZUOLI, 

2015). 

Em 2012, novamente na cidade do Rio de Janeiro, foi realizada a Rio+20 ou 

Conferência da Organização das Nações Unidas sobre o Desenvolvimento 

Sustentável (CNUDS), que resultou em discussões sobre o compromisso político 

com o desenvolvimento sustentável, em relação à disponibilidade dos recursos 

naturais, além do esforço em promover mais participação da sociedade nas 

conferências (MAZZUOLI, 2015). 

Esse interesse da comunidade internacional em criar mecanismos de 

proteção do planeta Terra e da humanidade estimulou a cooperação entre os povos 

na tentativa de se criar um desenvolvimento sustentável, resultando na criação da 

Agenda 2030, em 2015, na cidade de Nova Iorque (EUA), que contém 17 Objetivos 

de Desenvolvimento Sustentável da Organização das Nações Unidas. Não obstante, 

com a sua extensa publicidade e adesão pelos demais Estados, o modelo 

convencional de sustentabilidade tem recebido muita crítica, pois é considerado 

como puramente reprodutor do desenvolvimento econômico, o que é incompatível 

com os limites ecológicos e a diversidade de espécies vivas.  

Diante desses obstáculos ao alcance dos Objetivos de Desenvolvimento 

Sustentável, os teóricos do Sul Global têm sugerido ações epistemológicas e 

experiências alternativas à visão dominante existente. Dentre essas sugestões está 

o Buen Vivir, uma ideia que surge das cosmovisões indígenas andinas, a Sumak 

Kawsay (quéchua) e o Suma Qamaña (aymara), os quais questionam os 

fundamentos do desenvolvimento tradicional em contrapartida à harmonia entre os 

seres humanos, a natureza e as sociedades, diante do acúmulo de riqueza individual 

(GUDYNAS, 2011). 

O objetivo deste artigo consiste em apresentar o Buen Vivir como uma 

alternativa a ser considerada para alcançar a concretização dos Objetivos de 

Desenvolvimento Sustentável, auxiliando na revisão crítica e implementação do seu 

alcance até o ano de 2030. A abordagem de desenvolvimento deste artigo é 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


53 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

qualitativa e bibliográfica, fundamentada em uma avaliação interdisciplinar de 

literatura sobre sustentabilidade, cosmovisões indígenas andina e políticas 

socioambientais.  

 

2 Globalização Neoliberal 
A globalização teve seu início com as navegações europeias do século XV e 

XVI. Nesse processo houve a incorporação de um sistema único de produção e 

consumo de mercadorias. Posteriormente ao período colonizatório, verifica-se 

novamente a globalização na Revolução Industrial no século XVIII, sendo este um 

período marcado pelas mudanças tecnológicas com impacto imediato nos meios de 

produção, implicando também em mudanças no âmbito econômico e social a nível 

mundial (OLIVEIRA, 2006). 

A globalização econômica iniciou com o fim da Guerra Fria no final dos anos 

80 e no início da década de 90. Com o colapso dos regimes socialistas do Leste 

Europeu o capitalismo se fortaleceu como um sistema econômico dominante. A 

globalização tomou um novo contorno e passou a ser vista como um fenômeno de 

aprofundamento e integração econômica, social, cultural e política, diminuindo a 

distância entre os diversos países do continente (FARIA, 2010).  

Para Santos (2001, p. 18), a globalização representa a existência de três 

mundos num só: “o primeiro seria o mundo tal como nos fazem vê-lo: a globalização 

como fábula; o segundo seria o mundo tal como ele é: a globalização como 

perversidade; e o terceiro, o mundo como ele pode ser: uma outra globalização”. 

O mundo globalizado como “fábula” apresenta uma narrativa fantástica da 

realidade. Os meios de comunicação são retratados como um potencial praticante 

ilimitado de informações, o qual proporciona a difusão e discussão de ideias do 

sistema capitalista como um sistema ideal e adequado para as sociedades.  

Essa máquina ideológica, que foi chamada por Marshall McLuhan (1964) 

como “Aldeia Global” defende que com avanços tecnológicos da comunicação houve 

a transformação do mundo em um ambiente interconectado, igual a uma aldeia 

global, a qual todos se encontram bem-informados e integrados às ações e eventos 

um dos outros (MCLUHAN, 2013). Todavia, para Santos (2001, p. 19): “um mercado 
Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


54 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

avassalador dito global é apresentado como capaz de homogeneizar o planeta 

quando, na verdade, as diferenças locais são aprofundadas.” 

Por sua vez, a globalização como perversidade consiste na universalização 

dos padrões consumeristas de massificação e homogeneização da sociedade como 

um todo, levando a mudanças culturais e diversificação do padrão de 

comportamento da sociedade. Esse processo causa o aumento da desigualdade 

social, do desemprego, da pobreza, surgem novas enfermidades e as que estão 

controladas retornam de forma mais resistentes, a educação é precária, a corrupção 

se torna mais comum etc. Assim, 

 
A perversidade sistêmica que está na raiz dessa evolução negativa 
da humanidade tem relação com a adesão desenfreada aos 
comportamentos competitivos que atualmente caracterizam as ações 
hegemônicas. Todas essas mazelas são direta ou indiretamente 
imputáveis ao presente processo de globalização (SANTOS, 2001. p. 
20). 

 

O terceiro mundo é apresentado pelo autor mediante uma proposta de uma 

outra globalização, tendo em vista que a globalização, como ela realmente é, 

propagou as desigualdades, a desumanidade e a uniformização cultural. Houve a 

transmissão de ideologias políticas dominantes através dos discursos das classes 

dominantes diante das classes consideradas por eles como subalternas, com a 

predominância da cultura eurocêntrica. Essa uniformização de sociedades implica 

no apagamento cultural e na diminuição da diversidade das riquezas culturais de 

outros países. Para o autor a globalização precisa ser mais humana e de fato 

integralizar as culturas de diferentes localidades (SANTOS, 2001). 

A globalização foi descrita como um acontecimento linear, homogeneizante e 

irreversível e tem se mantido assim até hoje, pois ultrapassa o caráter científico e 

adentra as sociedades, utilizando-se de um discurso político aparentemente 

transparente, de fácil entendimento e sem ideologias. Contudo, ela mascara a sua 

perversidade mediante a falsa ilusão de um processo espontâneo e inclusivo, de 

integração entre os povos, onde eles podem se impor diante de interferências 

externas (SANTOS, 2006).  
Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


55 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

Para Santos (2006, p. 396) a globalização correspondeu a: 

 
um conjunto de trocas desiguais em que um determinado artefato, 
condição entidade ou identidade local estende a sua influência para 
além das suas fronteiras locais ou nacionais e, ao fazê-lo, 
desenvolve a capacidade de designar como local outro artefato, 
condição, entidade ou identidade rival.  

 

Distingue-se dois processos de produção da globalização: o primeiro é o 

“localismo globalizado” e o segundo “globalismo localizado”. O primeiro é 

apresentado como um processo exitoso que é propagado na adoção da língua 

inglesa como universal, nas leis comuns entre os Estados (lei de proteção à 

propriedade intelectual, patentes, telecomunicações etc.), na culinária (fast food), na 

indústria cinematográfica de Hollywood etc. O segundo processo corresponde ao 

impacto que são experimentados pelas sociedades locais, como a opressão, 

exclusão, desintegração do mercado da agricultura local, para a produção em massa 

de alimentos cheios de agrotóxicos; a destruição ambiental local, em troca de 

obtenção de investimentos estrangeiros; o uso de tesouros natural, animal e 

histórico para atender o turismo global. “A divisão internacional da produção da 

globalização tende a assumir o seguinte padrão: os principais países se 

especializam em localismos globalizados, enquanto os países periféricos têm 

apenas a escolha de globalismos localizados” (SANTOS, 2006, p. 396-397).  

Ambos os processos constituem o que é entendido na era moderna como 

globalização neoliberal.    

Nessa corrida pelo desenvolvimento, o Sul como forma de achar o seu lugar 

diante das grandes potências econômicas, valeu-se de epistemologias do Norte para 

alcançar o desenvolvimento e o progresso, sendo o Consenso de Washington 

adotado como a fórmula para alcançar o desenvolvimento econômico 

(TORRES-SOLIS; RAMÍREZ-VALVERDE, 2019). O Consenso de Washington tinha 

como uma de suas principais recomendações, não expressa de forma direta, que a 

economia deveria intervir na política, sendo assim, foram difundidas na década de 

1990 e apoiadas pelos membros do G-7 dez recomendações para que se 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


56 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

alcançassem o progresso: 1. disciplina fiscal; 2. priorização dos gastos públicos; 3. 

reforma tributária; 4. Liberalização financeira; 5. regime cambial; 6. liberalização 

comercial; 7. investimento direto estrangeiro; 8. privatização; 9. desregulação; 10. 

propriedade intelectual (BATISTA, 1994, p. 18). 

Essas recomendações foram baseadas em orientações econômicas do 

governo americano, através do mandato de Ronald Reagan, e das entidades 

financeiras globais, sob a liderança do Fundo Monetário Internacional (FMI) e do 

Banco Mundial. Esse plano norte-americano tinha como objetivo o crescimento 

econômico da Ásia e da América do Sul, mediante empréstimos externos (BATISTA, 

1994). 

Desta forma, o Consenso de Washington por intermédio de suas 

recomendações tentou reduzir o papel do Estado com a justificativa de que os 

mecanismos utilizados por eles para prática de livre mercado não foram eficientes 

para que se alcançasse o desenvolvimento econômico das sociedades locais. Nesse 

diapasão, as organizações internacionais sediadas em Washington buscaram 

diminuir a interferência do Estado na economia, todavia, sem a atuação do Estado o 

desenvolvimento não seria possível. Não obstante, o que se observou foi que a 

interferência internacional no âmbito local impactou e corroeu a soberania dos 

países em processo de desenvolvimento da região Sul Global (BATISTA, 1994; 

LEÓN, 2008). 

A busca pelo progresso desenfreado mostrou-se custosa para humanidade. O 

aquecimento global, o dano à camada de ozônio, danos irreparáveis à 

biodiversidade, desgaste do solo, poluição do ar e da água. Todos esses danos 

ambientais possuem impactos transfronteiriços, afetando principalmente os povos 

mais vulneráveis com os impactos decorrentes desse processo. A partir dessa 

preocupação, que Santos (2006) cunhou a palavra cosmopolitanismo insurgente – 

enaltecer a resistência de vários grupos do Sul Global à globalização neoliberal. 

 
Consiste na resistência organizada transnacionalmente contra as 
trocas desiguais produzidas ou intensificadas por localismos 
globalizados e globalismos localizados. Esta resistência é organizada 
através de ligações locais/globais entre organizações e movimentos 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


57 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

sociais que representam aquelas classes e grupos sociais 
vitimizados pela globalização hegemônica e unidos em lutas 
concretas contra a exclusão, a inclusão subordinada, a destruição 
dos meios de subsistência e a destruição ecológica, a opressão 
política ou a supressão cultural etc. (SANTOS, 2006, p. 397). 
 

Como bem observado por Banerjee (2003, p.197) o imperialismo é 

operacionalizado por meio de diferentes tipos de poder: “poder institucional 

(agências como o FMI, a OMC e o Banco Mundial), poder econômico (de 

corporações e Estados-nação) e poder discursivo, que constrói e descreve noções 

incontestáveis de ‘desenvolvimento’, ‘atraso’, ‘economias de subsistência’”. Essa 

narrativa de dominação impede o surgimento de outras formas de cosmovisões 

como o Buen Vivir que poderia ser a ferramenta para a concretização dos Objetivos 

de Desenvolvimento Sustentável. 

Com o entendimento que a globalização não é linear e heterogênea, que 

Santos e Meneses (2009, p. 9) defendem o conhecimento como componente 

fundamental da cultura humana, portanto, só se tem uma forma de lidar com os 

problemas ambientais, olhar a partir do Sul em 3 seguimentos: “aprender que existe 

o Sul; aprender a ir para o Sul; aprender a partir do Sul e com o Sul”. As 

Epistemologias do Sul se referem à produção e validação dos conhecimentos 

baseados em experiências de resistência de todos os grupos sociais que, 

sistematicamente, têm sofrido a injustiça, a opressão e a destruição causada pelo 

capitalismo, o colonialismo e o patriarcado. Portanto, as epistemologias do Sul 

buscam olhar para o conhecimento daqueles que são oprimidos, excluídos, 

explorados e que foram privados nesse processo de transmissão de conhecimento. 

Essa teoria reconhece que há diferentes tipos de conhecimentos nas sociedades e 

que todos são válidos. Ocorre que muitos conhecimentos que são validados pelas 

ciências em muitos momentos não condizem com as lutas emancipatórias dos 

excluídos, oprimidos e dominados, visto que por muito tempo esses grupos não 

tinham espaço para apresentar a sua visão de mundo. Essa teoria integra a corrente 

de pensamento descolonizador epistemológico (SANTOS; MENESES, 2009). 

O Sul da Epistemologias do Sul consiste não em um sul geográfico. O Sul 

neste contexto é o sul epistêmico, composto por um conjunto de saberes e de 
Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


58 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

grupos sociais que sofreram e continuam sofrendo as injustiças do colonialismo, do 

capitalismo e do patriarcado. Não obstante, historicamente, grande parte desses 

países existam e existiram no sul geográfico, mas também no norte geográfico, 

existem na Europa e nos EUA. A Austrália, por exemplo, é um território do Norte, 

mas também possui um Sul dos povos indígenas, que foram exterminados durante a 

colonização (SANTOS; MENESES, 2009). 

O Sul é aqui concebido metaforicamente como um campo de desafios 

epistémicos, que procura reparar os danos e impactos historicamente causados pelo 

capitalismo na sua relação colonial no mundo. 

A ideia central é que o colonialismo foi também uma dominação 

epistemológica, uma relação extremamente desigual de saber-poder que conduziu à 

supressão de muitas formas de saber próprias dos povos e/ou nações colonizadas 

(SANTOS; MENESES, 2009). 

A modernidade foi baseada em um sistema colonizatório de dominação 

fundamentado na raça como aspecto estrutural de separação e exclusão do outro. 

Apoiou-se no racismo como sistema de poder, que não só garante a superioridade 

da raça branca sobre os demais povos racialmente inferiores, mas também limita as 

formas de produção e difusão de conhecimentos culturalmente reconhecidos como 

verdadeiros e válidos. Pensando a raça como eixo definidor das relações sociais, 

cabe ressaltar que o racismo atua como elemento chave na manutenção da 

diferença e na hierarquização do conhecimento. Esse processo de desumanização 

instaurou um sistema de destruição da história de muitos povos. Foi partir dessa 

ideia de dominação que a relação de desigualdade de saberes é estabelecida no 

plano educacional, social e cultural das sociedades (QUIJANO, 2005; SANTOS, 

1995).  

Destarte, as Epistemologias do Sul são importantes para romper com os 

paradigmas impostos pelos países dominantes para além daqueles estabelecidos 

como universais, a partir do conhecimento daqueles povos já existentes antes do 

colonialismo. 

 
 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


59 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

3 Desenvolvimento Sustentável 
No período contemporâneo, onde a sociedade busca cada vez mais a 

proteção de seus direitos e mecanismos internacionais para efetivá-los e assim 

torná-los eficazes, houve a necessidade de reconstrução do Estado. Essa 

reconstrução deu-se a partir dos primeiros marcos de internacionalização dos 

direitos humanos, tais quais: o Direito Humanitário, a Liga das Nações e a 

Organização Internacional do Trabalho (PIOVESAN, 2025).  

A internacionalização dos Direitos Humanos decorreu da necessidade que a 

sociedade internacional no pós-guerra tinha de proteger as pessoas dentro e fora de 

sua sociedade de origem, quando as instituições nacionais se mostraram 

desinteressadas ou omissas na proteção dos Direitos Humanos, resultando, 

portanto, na criação da sistematização normativa de proteção dos Direitos Humanos 

(PIOVESAN, 2025). 

Destarte, a Declaração de Direitos Humanos de 1948 passou a ser o foco 

principal na agenda das instituições internacionais, firmando-se como estrutura 

contemporânea de Direito Internacional dos Direitos Humanos e se fortalecendo 

diante de todos os Estados (PIOVESAN, 2025). 

A Declaração sobre o Direito ao Desenvolvimento de 1986 adotada pela 

Resolução n. 41/128 da Assembleia Geral das Nações Unidas estabeleceu as 

diretrizes para cooperação internacional e assim resolver os problemas globais de 

caráter econômico, social, cultural ou humanitário e, por conseguinte, promover e 

encorajar a observância aos Direitos Humanos e às liberdades fundamentais, sem 

distinção de raça, sexo, língua ou religião. Outrossim, reconhece a necessidade do 

desenvolvimento como um processo econômico, social, cultural e político que visa o 

constante crescimento do bem-estar de todos os indivíduos com base em sua 

participação ativa, livre e significativa no desenvolvimento e na distribuição justa dos 

benefícios resultantes (PIOVESAN, 2010; PIOVESAN, 2025). 

Da mesma maneira a Declaração de Direitos Humanos de Viena de 1993, 

com a finalidade de reiterar o disposto na Declaração de 1948, atesta a correlação 

entre os valores de direitos humanos, democracia e desenvolvimento. Desta forma, 

o regime compatível com os direitos humanos e a sua proteção é o regime 
Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


60 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

democrático, pois não há direitos humanos sem democracia, nem tampouco 

democracia sem direitos humanos (PIOVESAN, 2010). 

A internacionalização dos direitos humanos, assim como o seu interesse em 

desenvolver-se, se deu paulatinamente no curso da história. Verifica-se que a ideia 

de desenvolvimento sustentável não foi diferente, pois a nomenclatura 

desenvolvimento sustentável em si foi popularizada apenas nas décadas de 1980 e 

1990. Todavia, foi a partir de 1987 por meio do relatório da Comissão de Brundtland, 

chamado “Nosso Futuro Inovador”, que a terminologia desenvolvimento sustentável 

ganhou repercussão mundial (BANERJEE, 2003; FEIL; SCHREIBER, 2017; 

TORRES-SOLIS; RAMÍREZ-VALVERDE, 2019). 

O relatório Brundtland trouxe o conceito de desenvolvimento sustentável 

como sendo: o desenvolvimento que encontra as necessidades atuais sem 

comprometer a habilidade das futuras gerações de atender suas próprias 

necessidades (BANERJEE, 2003; FEIL; SCHREIBER, 2017). 

Com a elaboração desse relatório em meados da década de 1990 os Estados 

começaram a se preocupar com o impacto ambiental causado pelo desenvolvimento 

econômico e as consequências desastrosas que o planeta estava suportando por 

conta do uso irrestrito dos recursos naturais (FEIL; SCHREIBER, 2017). 

Com isso, a Assembleia Geral das Nações Unidas no ano 2000 aprovou a 

Declaração do Milênio com a finalidade de alcançar o desenvolvimento sustentável 

até 2015, com os seguintes objetivos: 1) Erradicar a pobreza extrema e a fome; 2) 

Atingir o ensino primário universal; 3) Promover a igualdade de gênero e a 

capacitação das mulheres; 4) Reduzir a mortalidade infantil; 5) Melhorar a saúde 

materna; 6) Combater o HIV-SIDA, a malária e outras doenças; 7) garantir a 

sustentabilidade ambiental; 8) Criar uma parceira global para o desenvolvimento. 

Todavia, esses objetivos não foram alcançados (ONU, 2000).  

Durante a Cúpula das Nações Unidas em 2015, em Nova Iorque, foram 

reformulados os objetivos do milênio para 17 Objetivos de Desenvolvimento 

Sustentável (ODS) a ser alcançados até 2030. Os 17 ODS são formados por 169 

metas para proteger o planeta, sendo eles: 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


61 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

 
1. Erradicação da pobreza; 2. Fome zero e agricultura sustentável; 3. 
Saúde e bem-estar; 4. Educação de qualidade; 5. Igualdade de 
gênero; 6. Água limpa e saneamento; 7. Energia limpa e acessível; 8. 
Trabalho decente e crescimento econômico; 9. Inovação e 
infraestrutura; 10. Redução das desigualdades; 11. Cidades e 
comunidades sustentáveis; 12. Consumo e produção responsável; 
13. Ação contra a mudança global do clima; 14. Vida na água; 15. 
Vida terrestre; 16. Paz, justiça e instituições eficazes e 17. Parcerias 
e meios de implementação (UNDP, 2015, s.p). 
 

Nessa lista, é possível ver inúmeros objetivos interligados na seara de 

mudanças climáticas, direitos humanos e desenvolvimento. A conexão é profunda, o 

que demanda políticas correlacionadas. Assim, para a concretização do ODS 13 

(Ação Climática) é fundamental a construção de diálogo com os demais objetivos, 

desde agricultura sustentável, água limpa e saneamento, acesso à energia 

renovável, cidades sustentáveis, até proteção recuperação e promoção do uso 

sustentável dos ecossistemas, por exemplo (UNDP, 2015). 

 
Por conseguinte, há a necessidade de distinguir algumas 
terminologias para melhor entender o que vem compor o 
desenvolvimento sustentável. A produção sustentável de acordo com 
o processo de Marrakech pode ser compreendida como:  
a incorporação, ao longo de todo o ciclo de vida de bens e serviços, 
das melhores alternativas possíveis para minimizar impactos 
ambientais e sociais. Acredita-se que esta abordagem reduz, 
prevenindo mais do que mitigando, impactos ambientais e minimiza 
riscos à saúde humana, gerando efeitos econômicos e sociais 
positivos (BRASIL, 2025, on-line). 
 

No que diz respeito ao consumo sustentável, leva-se em consideração o 

aspecto da reeducação da sociedade em relação ao consumo desequilibrado, 

consequência da inserção da “sociedade do consumo” como forma capitalista de 

obtenção de lucros. Posto isto, o consumo sustentável envolve: 

 
[...] a escolha de produtos que utilizaram menos recursos naturais em 
sua produção, que garantiram o emprego decente aos que os 
produziram, e que serão facilmente reaproveitados ou reciclados. 
Significa comprar aquilo que é realmente necessário, estendendo a 
vida útil dos produtos tanto quanto possível. Consumimos de maneira 
sustentável quando nossas escolhas de compra são conscientes, 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


62 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

responsáveis, com a compreensão de que terão consequências 
ambientais e sociais – positivas ou negativas (BRASIL, 2025, 
on-line). 
 

A mudança de comportamento da sociedade não tem como ser rápida, mas 

pode ser alcançada paulatinamente pela introdução de valores de sustentabilidade e 

de justiça social, trazendo uma consciência coletiva para sociedade.  

Por sua vez, a economia verde consiste na busca do bem-estar da 

humanidade e na igualdade social, de forma com que essa melhoria não cause 

danos permanentes a humanidade. Portanto, de acordo com o Programa das 

Nações Unidas para o Meio Ambiente (BRASIL, 2011, online) a economia verde 

consiste: 

 
em uma economia que resulta em melhoria do bem-estar da 
humanidade e igualdade social, ao mesmo tempo em que reduz 
significativamente riscos ambientais e escassez ecológica. De acordo 
com a ONU, a Economia Verde pode ser definida como aquela que 
resulta em melhoria do bem-estar das pessoas devido a uma maior 
preocupação com a equidade social, com os riscos ambientais e com 
a escassez dos recursos naturais. Muito se discute sobre essa nova 
economia, e muitos pesquisadores acreditam que a economia verde 
requer um novo marco teórico. [...] Os instrumentos da economia 
neoclássica tradicional podem – e devem – ser utilizados para 
orientar os formuladores de políticas públicas com vistas ao 
desenvolvimento da economia verde.  
 

Para Sen (1999, p. 27) “o desenvolvimento pode ser visto como um processo 

de expansão das liberdades reais que as pessoas desfrutam [...]”.  Portanto, “o 

desenvolvimento requer que se removam as principais fontes de privação de 

liberdade: pobreza e tirania, carência de oportunidades econômicas e destituição 

social sistemática, negligência dos serviços públicos e intolerância ou interferência 

excessiva de Estados repressivos [...]”. 

O desenvolvimento como era entendido no passado não está mais 

relacionado apenas ao desenvolvimento econômico, mas deve estar relacionado 

sobretudo com a melhoria da vida e das liberdades. Essas liberdades não estão 

relacionadas com a acumulação de riquezas, mas como a vida será vivida sem 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


63 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

privações e com harmonia entre os homens e a natureza (ACOSTA, 2008; SEN, 

1999). 

O que se observa é que não parece factível que os Objetivos de 

Desenvolvimento Sustentável alcancem o resultado desejado até 2030. A proposta 

internacional adota um desenvolvimento baseado em uma visão linear de mundo em 

que busca o progresso em uma perspectiva de “viver melhor”. Nessa conjuntura 

internacional o que se verifica é que as grandes potências econômicas não estão 

preocupadas com o esgotamento dos recursos naturais, mas em aproveitar tudo que 

ainda podem usufruir deles. 

Os países menos desenvolvidos em uma dinâmica de culpa, se poluíram ou 

não o suficiente para serem considerados responsáveis pela degradação ambiental, 

recebem alguns tratados internacionais com resistência, já que nesse processo de 

destruição eles foram os explorados e se sentem prejudicados na corrida pelo 

desenvolvimento econômico com os inúmeros tratados que os limitam. Os custos e 

sacrifícios que são suportados por esses Estados são em maior magnitude do que 

pelos países desenvolvidos (QUIJANO, 2010). 

A política do Buen Vivir, que coloca como alicerce o alcance da unidade e 

estrutura de vida dentro da dinâmica de um Estado moderno, requer normatização 

para materializar a sua filosofia de vida. Deveria buscar-se, assim, o uso racional 

dos recursos naturais e o desenvolvimento de meios tecnológicos que possam 

degradar menos e preservar mais, restaurando a saúde da biodiversidade e 

preservando a vida de todos os seres vivos (ACOSTA, 2008; FRIGGERI, 2022). 

Outro aspecto a ser discutido é o fato de as comunidades indígenas virem a 

ter mais espaço nos organismos internacionais, a fim de promover a sua visão sobre 

a economia comunitária complementar na dinâmica de harmonia, equilíbrio, de 

reciprocidade e de complementariedade (FRIGGERI, 2022). 

Para que seja alcançado os 17 Objetivos de Desenvolvimento Sustentável até 

o ano de 2030 os Estados devem se preocupar mais do que apenas com o 

desenvolvimento; é necessário em âmbito interno e internacional materializar 

políticas públicas a partir do Buen Vivir, que atua de forma comunitária, holística e 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


64 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

inclusiva dos povos, a partir do conhecimento da ancestralidade dos povos 

indígenas. Essa forma de vida implica em alteração na colonialidade do poder, que 

por muito tempo foi determinante como paradigma universal originado no Hemisfério 

Norte. Destarte, o Buen Vivir desafia as ideias predominantes de economia e riqueza 

nas suas formas tradicionais, e defendem a sustentabilidade ambiental e humana 

como essenciais e indissociáveis. 

 

4 Vivir Bien y Buen Vivir: Alternativa ao modelo tradicional de desenvolvimento 
econômico 

Um dos principais desafios da modernidade está nos princípios e 

pressupostos a ela atrelados. Na análise das raízes históricas e culturais das 

relações entre América Latina e os demais países, observa-se a persistência de 

preconceitos sociais, políticos, econômicos e culturais e como esses fatores moldam 

as interações até os dias atuais. Isso denota profundamente o caráter individualista 

do mundo. A reflexão crítica adotada pela modernidade está direcionada à ideia de 

que para se alcançar o desenvolvimento deve-se direcionar os seus esforços para 

satisfação das necessidades individuais de cada sujeito (GALINDO; MOSER; LEÓN, 

2025). 

Essa ideia individualista ocidental coloca o Buen Vivir como uma visão de 

mundo marginalizada, secundária, como uma questão pessoal ou mesmo privada, 

afastando-o de um assunto público e coletivo. Esse é o retrato da ocidentalização do 

sistema socioeconômico do capitalismo e da institucionalização do Estado-nação 

como uma única forma de estrutura social. Não obstante haja problemas no mundo 

globalizado que não podem mais ser tratados de forma individualista, a exemplo dos 

impactos transfronteiriços das mudanças climáticas nas sociedade, é necessário que 

se utilize de outros meios que tratem o bem-estar, além dos conceitos 

ultrapassados, os quais causaram grave crise social, econômica e política. 

(CORTES-CASTILLO; SIERRA-ZAMORA, 2019; GALINDO; MOSER; LEÓN, 2025). 

As consequências negativas advindas da globalização neoliberal são 

manifestadas desde o processo democrático, ocasião em que houve a ampliação 

dos níveis de pobreza, exclusão social, marginalização de vários povos, aceleração 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


65 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

dos movimentos migratórios, mudanças climáticas, dentre outros. Diante das 

diversas crises sociais e ambientais atuais é necessário ultrapassar o Antropoceno 

(domínio do homem como uma força destrutiva ao ambiente geológico e biológico) 

e, especialmente, o Capitaloceno, a etapa atual marcada pelas disparidades de 

riqueza, disparidades de renda e emissões de poluentes. Trata-se de uma crise que 

coloca em risco todos os seres vivos (GALINDO; MOSER; LEÓN, 2025). 

Assim, após análise do desenvolvimento ocidental, verifica-se que ele tem 

problemas centrais, onde suas raízes bifurcam para dois lados, o lado 

epistemológico e o ontológico, à medida que tenta universalizar saberes, diferencia 

povos na sua cor, pelo poder econômico e pela cultura. 

Essa visão de mundo enraizada na sinalização das diferenças começou a 

desmoronar. Os paradigmas dominantes de proteção ambiental, econômico e social 

já se mostraram ineficazes, a exemplo, dos 8 Objetivos de Desenvolvimento do 

Milênio que tinha como objetivo até 2015: reduzir a pobreza; melhorar a qualidade 

da saúde e da vida em todo mundo; garantir a sustentabilidade ambiental etc. 

Contudo, esses objetivos não foram alcançados.  

O anseio de mostrar para a comunidade internacional que os planos não 

haviam dado certo porque precisavam de mais tempo para adequação dos Estados 

às novas normativas internacionais foi reformulado no acordo para os 17 Objetivos 

de Desenvolvimento Sustentável, juntamente com as 169 metas a serem alcançadas 

até o 2030. Observa-se que não houve o reconhecimento de que o plano não deu 

certo nos termos em que foi celebrado, mas que o problema foi o curto tempo para 

essa transformação.  

Verifica-se diante dessa análise que há a necessidade de romper com as 

barreiras de marginalização do Sul Global para que haja mais visões de mundo a 

serem incluídas na elaboração dos tratados internacionais, pois esse lado do mundo 

é rico em conhecimento e é o “paradigma comunitario de la cultura de la vida para 

vivir bien” (MAMANI, 2010, p.11). 

Com esse pensamento, observa-se uma associação de duas áreas que, na 

visão ocidental, abordariam questões distintas: a Economia no seu aspecto 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


66 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

capitalista, individualista e centrado na obtenção do lucro; e o Vivir Bien y Buen Vivir, 

no seu olhar a partir da visão dos povos ancestrais indígenas-originários, que 

apreciam o coletivo, a harmonia com a natureza e, consequentemente, a proteção 

dos direitos humanos no alcance da justiça social (MAMANI, 2010).  

Os povos originários têm a sua visão de mundo baseada em uma relação de 

harmonia e equilíbrio, onde qamaña é aplicado àqueles que “sabem viver” e o termo 

suma qamaña se traduz como “viver bem” (ALBÓ, 2009; MAMANI, 2010). 

Para a língua aymara, del jaya mara aru ou jaqi aru, suma qamaña é 

traduzido como: Suma (plenitude, sublime, excelente, magnífico, lindo); Qamaña 

(viva, viver juntos, estar sendo). Desta forma, o que mais se aproxima de suma 

qamaña é “vida em plenitude”, hoje em dia chamado de vivir bien; sendo que a 

tradução do quéchua tem o mesmo significado, “vida em plenitude” (ALBÓ, 2009; 

MAMANI, 2010). 

Para a língua quéchua (runa simi) é traduzido da seguinte forma: Sumak 

(plenitude, sublime, excelente, magnífico, bonito(a), superior); Kawsay (vida, ser 

estando, estar sendo) (MAMANI, 2010). 

É importante deixar claro que, segundo Acosta (2013, p. 12), não existe 

apenas um Vivir bien, mas vários modos distintos, sem prevalência de um sobre o 

outro: 

 
O Buen Vivir não sintetiza uma proposta monocultural. É um conceito plural. 
Seria melhor falar de buenos vivires (boas formas de viver) ou buenos 
convivires (bons modelos de convivência), que emergem especialmente de 
comunidades indígenas e contribuem com novas epistemes (tradução 
nossa)3. 
 

Em torno dessa diversidade de visões Hidalgo-Capitán e Cubillo-Guevara 

(2014, p. 27) apresentam três diferentes correntes sobre o Vivir Bien: 1) indigenista 

e pachamamista (que prioriza a identidade como um objetivo); 2) socialista e 

3 No original: El Buen-Vivir no sintetiza una propuesta monocultural. Es un concepto plural. Sería 
mejor hablar de buenos vivires [buenas formas de vivir] o buenos convivires [buenos modelos de 
convivencia], que surgen especialmente de las comunidades indígenas y que aportam nuevas 
epistemes. 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


67 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

estatista (que prioriza a equidade); e 3) que é ecológica e pós-desenvolvimentista 

(que prioriza a sustentabilidade).  

Desde a colonização (1492), o continente Abya Yala (América) e a região 

andina sofreram com o processo colonizatório, quando houve o extermínio de muitos 

povos indígenas. Os que conseguiram sobreviver a esse processo foram inseridos 

em uma sociedade sofrendo segregação, racismo, exclusão econômica, pobreza, 

desapropriação de suas terras etc. As mazelas sofridas no passado ainda são 

reflexos da exclusão que a população indígena vive atualmente. Não obstante, esse 

seja o retratado das comunidades indígenas, a sua resistência em manter a sua 

essência é vista na prática do Buen Vivir (CORTES-CASTILLO; SIERRA-ZAMORA, 

2019). Todo esse legado ancestral que foi transmitido aos mais jovens está no 

esforço de “exigir dos Estados e das organizações internacionais o direito inalienável 

de manter a cultura e recuperar a relação profunda com a terra e o território” 

(MAMANI, 2010, p. 14). 

A partir dessas reivindicações foram elaboradas no âmbito internacional a 

Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT) sobre os Povos 

Indígenas e Tribais em Países Independentes (07/06/1989). Essa Convenção 

“reconheceu as aspirações dos povos de assumir o controle de suas próprias 

instituições e formas de vida, e de seu desenvolvimento econômico e a manter e 

fortalecer suas identidades, línguas e religiões, dentro dos Estados em que vivem.” 

(MAMANI, 2010, p. 15). 

Posteriormente, em 2007, foi aprovada a Declaração das Nações Unidas 

sobre os Direitos dos Povos Indígenas. Essa declaração deixa claro que todos os 

povos indígenas são iguais a todos os demais povos e reconheceu o direito dos 

povos indígenas a se considerarem diferentes e devem ser respeitados por isso. A 

declaração foi considerada um marco para o rompimento com o pensamento 

colonizatório de superioridade humana (MAMANI, 2010). 

A delegação boliviana sugeriu as Organizações das Nações Unidas (ONU) o 

dia 22 de abril como o Dia Internacional da Mãe Terra (Pachamama). Essa data foi 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


68 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

reconhecida pela ONU e passou a ser comemorada pelos Estados (ALBÓ, 2009; 

MAMANI, 2010). 

Outrossim, além dessas normas internacionais, foi incorporado na Carta 

Magna do Equador e da Bolívia o reconhecimento dos direitos dos povos indígenas. 

Ao ser reformulada a Constituição desses países foi compreendido que havia 

relação entre o Estado, a Pachamama e a sociedade (GUDYNAS, 2010). 

A Constituição do Equador foi promulgada em 2008 e em seu preâmbulo foi 

reconhecido a posição do Estado do Equador quanto ao paradigma comunitário do 

Buen Vivir: 

 
[...] as raízes antigas, forjadas por mulheres e homens de diferentes 
povos, celebrando a natureza, Pacha Mama, da qual fazemos parte e 
que é vital para nossa existência. Apela à sabedoria ancestral como 
um princípio legalmente organizador e declara a constituição de uma 
nova forma de coexistência cidadã, na diversidade e harmonia com a 
natureza, para alcançar o buen vivir, o sumak kawsay ((MAMANI, 
2010, p. 20, tradução nossa)4. 

 

Outrossim, deixou expresso que é de “interesse público a preservação do 

meio ambiente, a conservação dos ecossistemas, da biodiversidade e da integridade 

do patrimônio genético do país, bem como a preservação de danos ambientais e a 

recuperação de áreas naturais degradas” (MAMANI, 2010, p. 20). 

A Bolívia, por sua vez, promulgou em 07/02/2009 a sua Constituição, que 

tinha como propósito combater o racismo e a destruição da diversidade, bem como 

controlar a economia predatória que se encontrava destrutiva. Os povos indígenas 

preocupados com a sua ancestralidade deixaram em destaque no artigo 8º de sua 

constituição o reconhecimento a pluralidade dos povos em um único território: 

 
O Estado assume e promove como princípios ético-morais da 
sociedade plural: Ama Qhilla, Ama Llulla, Ama Suwa (não seja 
preguiçoso, no seja mentiroso, nem seja ladrão), Suma Qamaña 

4 No original: “las raíces milenarias, forjadas por mujeres y hombres de distintos pueblos, celebrando 
a la naturaleza, la Pacha Mama, de la que somos parte y que es vital para nuestra existencia. Apela a 
la sabiduría ancestral como principio ordenador jurídico y declara la constitución de Una nueva forma 
de convivencia ciudadana, en diversidad y armonía con la naturaleza, para alcanzar el buen vivir, el 
sumak kawsay.”  

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


69 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

(Viver Bem), Ñandereko (Vida Harmoniosa), Teko Kavi (Vida Boa), Ivi 
Maraei (Terra sem Mal) e Qhapaj Ñan (Caminho ou Vida Nobre) 
(BOLIVIA, 2009, tradução nossa).5 
 

Esse reconhecimento constitucional da existência de várias etnias, que em 

conjunto podem administrar um país, cria uma estrutura jurídica diferente da 

estabelecida anteriormente. Ela garante a autonomia entre as comunidades 

indígenas para coexistir de sua forma “en el horizonte del vivir bien” (MAMANI, 

2010). 

Essa forma de vida dos povos originários contesta diretamente o modelo de 

desenvolvimento econômico fundamentado no capitalismo de mercado, no 

crescimento sem limites e na maximização de ganho financeiro. No contexto do 

Buen Vivir, a perspectiva econômica convencional dos países industrializados, é 

direcionada no crescimento interno, consumo e exploração de recursos naturais de 

forma indiscriminada, isto é considerada inviável dado as grandes catástrofes 

ambientais registradas ao redor do mundo (ACOSTA, 2008; CORTES-CASTILLO; 

SIERRA-ZAMORA, 2019; MAMANI, 2010). 

O conceito de progresso que honre a natureza e os indivíduos, enquanto 

diminui a desigualdade social, requer uma estratégia completamente distinta do 

desenvolvimento tradicional não mais baseada em uma única forma de ver o mundo, 

mas em várias cosmovisões (LEÓN, 2008). 

Todavia, o capitalismo fez os países da América Latina acreditarem que o 

desenvolvimento ocorreria a partir da exploração de seus recursos naturais. Nessa 

perspectiva que a Mãe Terra foi consumida por um capitalismo parasitário. 

Bauman destaca (2012, p. 8-9) que o capitalismo é um sistema parasitário 

que “pode prosperar durante certo período, desde que encontre um organismo ainda 

não explorado que lhe forneça alimento. Mas não pode fazer isso sem prejudicar o 

hospedeiro, destruindo assim, cedo ou tarde, as condições de sua prosperidade ou 

mesmo de sua sobrevivência”. 

5 No original: “el Estado asume y promueve como principios ético-morales de la sociedad plural: Ama 
Qhilla, Ama Llulla, Ama Suwa (no seas flojo, no seas mentiroso ni seas ladrón), Suma Qamaña (Vivir 
Bien), Ñandereko (Vida Armoniosa), Teko Kavi (Vida Buena), Ivi Maraei (Tierra sin Mal) y Qhapaj Ñan 
(Camino o Vida Noble).” 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


70 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

Essa perspectiva sobre o capitalismo, chama atenção ainda mais para a 

necessidade de reformulação da economia voltada para o coletivo, já que a 

Pachamama está necessitando de um olhar fraternal em todos os aspectos, 

deixando de ser um hospedeiro do capitalismo e passando a ser o condutor do 

desenvolvimento humano sustentável, posicionando a natureza, de fato, no mesmo 

contexto de equidade como sujeito de direito. 

Os adeptos do Buen Vivir defendem uma economia voltada para o bem 

coletivo, onde os recursos são administrados de forma colaborativa e sustentável, e 

o progresso econômico não se resume apenas ao crescimento, mas também à 

qualidade de vida e à harmonia social. Portanto, o papel do Estado é regular e 

restringir práticas que possam causar danos ao meio ambiente e aumentar a 

desigualdade social. O Buen Vivir propõe um modelo de economia que visa uma 

economia mais inclusiva, solidária e menos sujeita à exploração desmedida de 

recursos naturais (FRIGGERI, 2022). 

A Economia na visão dos povos indígenas é a maneira que as comunidades 

se relacionam com todas as formas de vida: animais, insetos, plantas, montanhas, 

rios etc., os seres vivos como um todo. Tudo quanto é vida na Terra está 

correlacionado em uma simbiose que precisa viver em equilíbrio e harmonia para 

continuar a existir. Desta forma, a inclusão dos ensinamentos das comunidades 

indígenas nessas conferências pode ser uma alternativa viável para a preservação e 

restauração ambiental para a presente e as futuras gerações. 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
Quando se observa que a meta dos Objetivos de Desenvolvimento 

Sustentável “ninguém pode ser deixado para trás”. A teoria andina do Buen Vivir 

pode ser estudada como ferramenta para que até 2030 se alcance as metas dos 

Objetivos de Desenvolvimento Sustentável. Essa teoria tem a sua origem na 

ancestralidade dos povos originários, é um modelo que rompe com os limites 

estruturais do tradicionalismo moderno que foi construído no preconceito e na 

discriminação entre os povos. 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


71 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

Os povos originários baseiam as suas visões de mundo em uma perspectiva 

que valoriza a interconexão entre humanos e a natureza, desafia a lógica 

predominante antropocêntrica, individualista e utilitarista sobre o desenvolvimento. 

O Buen Vivir foi construído historicamente a partir de uma visão holística de 

mundo, enriquecida de conhecimentos que vem da Pachamama. Busca-se o 

equilíbrio entre desenvolvimento econômico, inclusão social e preservação 

ambiental, não mais de forma fragmentada e contraditória oriunda da modernidade, 

mas tem como objetivo alcançar todos os aspectos que envolve os seres vivos de 

forma integrada. Abrir espaço para as cosmovisões dos povos pode ser o meio para 

compartilhar conhecimentos até então não valorizados e muitas vezes rejeitados 

pela sociedade moderna. O alicerce para promover a existência de um planeta 

digno, onde todos sejam livres, convivendo de forma pacífica e harmoniosa, 

desenvolvendo-se de forma sustentável e estabilizando-se numa concepção 

fraternal de desenvolvimento equitativo, com respeito à diversidade e às distintas 

cosmovisões dos povos, está no compartilhamento de conhecimentos sem 

superioridade de origem.  

Há a necessidade de que seja desenvolvido a conscientização na sociedade 

global sobre a importância dos ensinamentos dos povos originários. Os recursos 

naturais não podem ser considerados pressupostos para o desenvolvimento 

econômico e nem objetos de políticas internacionais de preservação por conta da 

possibilidade do seu esgotamento, a natureza não deve ser vista separada dos 

seres humanos, mas como parte integrada do todo. Desta forma, deve-se haver o 

diálogo entre as cosmovisões modernas e a ancestral. O Buen Vivir pode promover 

essa aproximação e fornecer os meios para que se alcance a justiça social, 

cooperação entre os povos, harmonia ecológica e bem-estar coletivo para os 

desafios do século vigente. 

Para que essa transformação ocorra para além das comunidades indígenas, é 

necessário que os Estados promovam, em suas sociedades, debates sobre a cultura 

ancestral dos povos indígenas e elaborem normas legislativas, tanto no âmbito 

interno quanto no internacional. Com isso, será possível alcançar uma mudança 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22


72 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

social que permita às futuras gerações conhecerem outras formas de vida que não 

seja apenas a ocidentalizada. Essa perspectiva oferece uma alternativa ética, 

política e epistemológica às restrições do modelo de sustentabilidade tradicional. 

 

Referências Bibliográficas 
 
ACOSTA, Alberto. El Buen Vivir, una oportunidad por construir. Revista Ecuador 
Debate, Quito, n. 75, p. 33-48, 2008. Disponível em:  
https://base.socioeco.org/docs/ecuador_debate_dic.2008.pdf. Acesso em: 10 maio 
2025 
 
ACOSTA, Alberto. El Buen Vivir Sumak Kawsay, una oportunidad para imaginar 
otros mundos. Revista de Economia Mundial, Huelva, n. 33, p. 265-269, jan. 2013.  
 
ALBÓ, Xavier. Suma Qamaña = El buen convivir. Revista OBETS, Alicante, n. 4, p. 
25–40, 2009. Disponível em: 
https://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/13391/1/Obets_4_03.pdf. Acesso em: 10 
maio 2025. 
 
BANERJEE, Subhabrata Bobby. Who Sustains Whose Development? Sustainable 
Development and the Reinvention of Nature. Organization Studies, Nottingham, v. 
24, n. 1, p. 143-180, jan. 2003. Disponível em: 
https://www.researchgate.net/publication/247734466_Who_Sustains_Whose_Develo
pment_Sustainable_Development_and_the_Reinvention_of_Nature. Acesso em: 10 
maio 2025. 
 
BATISTA, Paulo Nogueira. O Consenso de Washington: a visão neoliberal dos 
problemas latino-americanos. In: BATISTA, Paulo Nogueira. (org.). Em defesa do 
interesse nacional: Desinformação e Alienação do Patrimônio Público. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1994. 
 
BAUMAN, Zygmunt. Capitalismo parasitário: e outros temas contemporâneos. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar, 2012. 
 
BOLIVIA. [Constituição (2009)]. Constitución Política del Estado. La Paz, 2009. 
Disponível em: https://www.oas.org/dil/esp/constitucion_bolivia.pdf. Acesso em: 12 
maio 2025. 
 
BRASIL. O que é economia verde e qual o papel do governo para sua 
implementação? 2011. Disponível em: 
https://www.brasil-economia-governo.org.br/2011/08/08/o-que-e-economia-verde-e-q
ual-o-papel-do-governo-para-sua-implementacao/. Acesso em: 14 maio 2025. 
 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22
https://base.socioeco.org/docs/ecuador_debate_dic.2008.pdf
https://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/13391/1/Obets_4_03.pdf
https://www.researchgate.net/publication/247734466_Who_Sustains_Whose_Development_Sustainable_Development_and_the_Reinvention_of_Nature
https://www.researchgate.net/publication/247734466_Who_Sustains_Whose_Development_Sustainable_Development_and_the_Reinvention_of_Nature
https://www.oas.org/dil/esp/constitucion_bolivia.pdf


73 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

BRASIL. Ministério Do Meio Ambiente. Produção Sustentável. Disponível em: 
http://www.mma.gov.br/responsabilidade-socioambiental/producao-e-consumo-suste
ntavel/conceitos/producao-sustentavel.html. Acesso em: 14 maio 2025. 
​  
CORTES-CASTILLO, Dario Enrique; SIERRA-ZAMORA, Paola Alexandra. Buen 
vivir, vivir bien y el choque de paradigmas. Escritos, Medellín, v. 27, n. 59, p. 
319-343, jul-dez.  2019. Disponível em: 
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-126320190002003
19&lng=en&nrm=iso. Acesso em: 12 maio 2025. 
 
EQUADOR. [Constituição (2008)]. Constitución de la República del Ecuador. 
Quito, 2008. Disponível em: 
https://siteal.iiep.unesco.org/sites/default/files/sit_accion_files/constitucion_de_la_rep
ublica_del_ecuador.pdf. Acesso em: 12 maio 2025. 
 
FARIA, José Eduardo. Direito e Globalização Econômica: Implicações e 
Perspectivas. São Paulo: Malheiro Editores, 2010. 
 
FEIL, Alexandre André; SCHREIBER, Dusan. Sustentabilidade e desenvolvimento 
sustentável: desvendando as sobreposições e alcances de seus significados. 
Cadernos EBAPE.BR, Rio de Janeiro, v. 15, n. 3, jul. 2017. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/cebape/a/hvbYDBH5vQFD6zfjC9zHc5g/. Acesso em: 24 mar. 
2025. 
 
FRIGGERI, Félix Pablo. A politização do étnico: as culturas indígenas do Abya Yala 
como base para superação do capitalismo. Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin 
American Studies, São Paulo, v. 21, n. 42, p. 266-288, jan-jun. 2022.  
 
GALINDO, J. Fernando; MOSER, Manuel; LEÓN Werther Gonzales (eds.). Vivir 
bien: Diálogos transculturales e interdisciplinarios entre Latinoamérica y Europa. 
Madri: Iberoamericana Editorial Vervuert, 2025. 
 
GUDYNAS, Eduardo. Buen Vivir: Un Necesario Relanzamiento. Revista 
Yachaykuna, Quito, n. 13, p. 40-46, jun. 2010.  
 
GUDYNAS, Eduardo. Buen vivir: Germinando alternativas al desarrollo. América 
Latina en Movimiento, Quito, n. 462, p. 1-20, fev. 2011. 
 
HIDALGO-CAPITÁN, Aantonio Luis; CUBILLO-GUEVARA, Ana Patricia. Seis 
debates abiertos sobre el sumak kawsay. Revista de Ciencias Sociales, Quito, v. 
18, n.1, p. 25-40, jan. 2014.  
 
LEÓN, Madalena. El “buen vivir”: objetivo y camino para otro modelo. La Tendencia, 
Quito, p. 105-123, ago. 2008. 
 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22
https://siteal.iiep.unesco.org/sites/default/files/sit_accion_files/constitucion_de_la_republica_del_ecuador.pdf
https://siteal.iiep.unesco.org/sites/default/files/sit_accion_files/constitucion_de_la_republica_del_ecuador.pdf


74 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

MAMANI, Fernando Huanacuni. Buen Vivir / Vivir Bien: Filosofía, políticas, 
estrategias y experiencias regionales andinas. 1. ed. Lima: Coordinadora Andina de 
Organizaciones Indígenas (CAOI), 2010. 
 
MAZZUOLI, Valério de Oliveira. Curso de Direito Internacional Público. 9. ed. São 
Paulo: Revista dos Tribunais, 2015. 
 
MCLUHAN, Marshall. Understanding Media: The Extensions of Man. California: 
Gingko Press, 2013. 
 
OLIVEIRA, Liziane Paixão Silva. O Conceito de Soberania perante a Globalização. 
Revista CEJ, Brasília, n. 32, p. 80-88, jan./mar. 2006. Disponível em: 
http://www2.cjf.jus.br/ojs2/index.php/cej/article/viewFile/702/882. Acesso em: 30 mar. 
2025. 
 
ORGANIZAÇÕES DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração do milênio. Nova 
York, 2000. Disponível em: 
https://www.oas.org/dil/port/2000%20Declara%C3%A7%C3%A3o%20do%20Milenio.
pdf. Acesso em: 09 maio 2025. 
 
PIOVESAN, Flavia. Direito ao desenvolvimento: desafios contemporâneos. In: 
PIOVESAN, Flavia; SOARES, Inês Virginia Prado. (orgs.). Direito ao 
desenvolvimento. Belo Horizonte: Fórum, 2010. p. 95-116.  
 
PIOVESAN, Flavia. Direito ao desenvolvimento: desafios contemporâneos. Revista 
Da Faculdade De Direito De São Bernardo Do Campo, São Bernardo do Campo, 
n. 16, p. 64-81, 2015. 
 
PIOVESAN, Flavia. Direitos Humanos e o Direito Constitucional Internacional. 
São Paulo: Saraiva, 2025. 
 
QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. 2005. 
In: QUIJANO, Anibal. A colonialidade do saber: Eurocentrismo e ciências sociais. 
Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005.  
 
QUIJANO, Anibal. “Bien Vivir” para redistribuir el poder: Los pueblos indígenas y su 
propuesta alternativa en tiempos de dominación global. Revista Yachaykuna, Quito, 
n. 13, p. 47-63, jun. 2010. Disponível em: 
http://icci.nativeweb.org/yachaikuna/Yachaykuna13.pdf. Acesso em: 05 maio 2025. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Toward a New Common Sense: Law, Science and 
Politics in the Paradigmatic Transition. Nova York: Routledge, 1995. 
 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22
http://www2.cjf.jus.br/ojs2/index.php/cej/article/viewFile/702/882
http://icci.nativeweb.org/yachaikuna/Yachaykuna13.pdf


75 

 

ISSN nº  2359-0106                                                  Vol. 12, n. 2, 2025.  
 

https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n2.p49-75 
 
 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Theory, Culture & Society. SAGE, Nottingham, n. 
23, p. 393-399, 2006. Disponível em: 
http://tcs.sagepub.com/cgi/content/abstract/23/2-3/393. Acesso em: 04 maio 2025. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (orgs.). Epistemologias 
do Sul. São Paulo: Cortez, 2009. 
 
SANTOS, Milton. Por uma outra globalização: do pensamento único à consciência 
universal. Rio de Janeiro: Record, 2001.  
 
SEN, Amartya. Desenvolvimento como liberdade. São Paulo: Companhia das 
letras, 1999. 
 
TORRES-SOLIS, Mauricio; RAMIREZ-VALVERDE, Benito. Buen vivir y vivir bien: 
alternativas al desarrollo en Latinoamérica. Revista de Estudios 
Latinoamericanos, Cidade do México, n. 69, p. 71-97, jul-dez. 2019. Disponível em: 
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-85742019000200
071&lng=es&nrm=iso. Acesso em: 11 maio 2025.  
 
UNDP – PROGRAMA DE DESENVOLVIMENTO DAS NAÇÕES UNIDAS. Objetivos 
do Desenvolvimento​ Sustentável, 2015. Disponível em: 
https://www.undp.org/sustainable-development-goals/no-poverty?gclid=Cj0KCQjw75
6lBhDMARIsAEI0AgkrVk2ObAe9x9TBM1hnWIb5a6- 
wOQxZrMNE8icIhqOawuxfz8DrrncaAjCKEALw_wcB. Acesso em: 12 maio 2025. 
 

Revista Vertentes do Direito, Palmas, v. 12, n. 2, 2025 

 

http://revista.uft.edu.br/index.php/observatorio
https://doi.org/10.20873/uft.2359-0106.2025.v12n1.p1-22
http://tcs.sagepub.com/cgi/content/abstract/23/2-3/393
http://www.undp.org/sustainable-development-goals/no-

